
INTERNATIONAL 9th 
USBILIM EDUCATION,
ECONOMY, MANAGEMENT 
AND SOCIAL SCIENCES
CONGRESS

EDITOR

PROCEEDINGS
BOOK

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA

March 17-19, Holland

ISBN: 978-625-95907-1-4



  
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTERNATIONAL 9th USBİLİM 

 EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL 

SCIENCES CONGRESS  

March 17-19, 2025 Amsterdam/HOLLAND 

 
 

  PROCEEDINGS BOOK 

 

ISBN: 978-625-95907-1-4  

by 

Authors are responsible both ethically and jurisdi-cal 

ly APP Publications – 2025© 

 

EDITOR IN CHIEF 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA 

 

 

 

Sivas - 2023 

 



  
 

  

BA  
            EDITOR  

 DR.GÜLLÜ KARANFİLv  

           

 

 

  CONGRESS ORGANIZERS 

   Uluslararası Bilimsel Araştırma Ve Strateji Geliştirme Derneği 

USBILIM International Peer-Reviewed Journal of Social Sciences 

 

DATE and PLACE 

March 17-19, 2025 Amsterdam/HOLLAND 

 

CONGRESS CHAIRS 

ISBN: 978-625-95907-1-4 

                                      EVALUATION PROCESS 
      All applications have undergone a double-blind peer review process 

  PRESENTATION 
   Oral presentation 

ORGANIZATION 

UBS-Institute of International Scientific Research and Strategy Development Association, 

Akademik Paylaşım Platformu Eğitim Ltd.Şti.,Ankara,Türkiye 

CONGRESS ID 

CONGRESS TITLE 

INTERNATIONAL 9th USBİLİM 

 EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL 
SCIENCES CONGRESS  

                              PARTICIPANT COUNTRIES (7): 

NUMBER OF PARTICIPANTS (40): 

(Türkiye- 11, Other Countries- 29) 

   

NUMBER OF ACCEPTED PAPERS (29): 

(Türkiye- 11, Other Countries- 18) 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA 

 
 

  EDITOR IN CHIEF 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA 

 



 

 

 

ORGANIZING COMMITTEE 

 
Prof.Dr. Khudaykulov Tulkin Dusbabayevich, Shakhrisabz State Pedagogical Institute, Uzbekistan 

 

Prof. Dr. Sezai Asubay, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Berrin Ziyadanoğulları, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Sait Erdoğan, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Fırat Aydın, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Işıl Aydın, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi 

 

Prof. Dr. Zübeyde Baysal, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Akın Baysal, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Feyyaz Durap, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Murat Aydemir, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Nermin Biricik, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Sevgi İrtegün Kandemir, Dicle Üniversitesi, Tıp Fakültesi 

 

Prof. Dr. Necmettin Pirinççioğlu, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Prof. Dr. Aysel GÜVEN, Başkent Üniversitesi,Türkiye 

 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA, Bakü Avrasya Üniversitesi, Azerbaycan 
 



 

ORGANIZING COMMITTEE 

 
Assoc. Prof. Fahri ÖZSUNGUR, Mersin Üniversitesi, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Cafer Budak, Dicle Üniversitesi, Mühendislik Fakültesi 

 

Assoc. Prof. Atılım Akkurt, Dicle Üniversitesi, Diş Hekimliği Fakültesi 

 

Assoc. Prof. İsmail Yener, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi 

 

Assoc. Prof.  Murat Polat, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi 

 

Assoc. Prof. Elif Varhan Oral, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi 

 

Assoc. Prof. Mustafa Cansız, Dicle Üniversitesi, Mühendislik Fakültesi 

 

Assoc. Prof. Mehmet Emin Öncü, Dicle Üniversitesi, Mühendislik Fakültesi 

 

Asst. Prof. Murat Yolcu, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi 

 

Asst. Prof. Neşe Budak Ziyadanoğulları, Batman Üniversitesi, Mühendislik Fakültesi 

 

Dr. Tilovov Davronbek Davlat og'li, State Pedagogical Institute,Uzbekistan 

 

Dr. Mirshod Abdurakhmonov Olimjon og'li, Shakhrisabz State Pedagogical Institute,Uzbekistan 

 

Dr. Marasulova Umida Norkuziyevna, Shakhrisabz State Pedagogical Institute,Uzbekistan 

 

Dr. Tilayev Ermat Raxmatovich, Shakhrisabz State Pedagogical Institute,Uzbekistan 
 



       SCIENTIFIC BOARD MEMBERS  
Prof. Dr. Ganiev Abduqahhor Gadaevich, Shakhrisabz State Pedagogical Institute, Uzbekistan 

 

Prof. Dr. Elif İpek Satar, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Mehmet Hüseyin Alkan, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Mehmet Karakaplan, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Giray Topal, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Işık Yeşim ERDAMAR, Dicle Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Gülşen Öztürk, Dicle Üniversitesi, Fen Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Ersin Kılınç, Dicle Üniversitesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Mehmet Öztürk, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Fen Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Yalçın Tombul, Dicle Üniversitesi, Ziya Gökalp Eğitim Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Dilek Karataş, Dicle Üniversitesi, Ziraat Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Mehmet Boğa, Dicle Üniversitesi,Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Prof. Dr. Almaz Ülvi BİNNATOVA, Azərbaycan Milli Elimlər Akademiyası 

 

Prof. Dr. Ainur NOGAYEVA, L.N.Gumilev Avrasya Milli Üniversitesi (Kazakistan)-Erzincan Binali 

Üniversitesi (Türkiye) 

 

Prof. Dr. Sinem SOMUNOĞLU İKİNCİ Bursa Uludağ Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Anderi JEAN, Gas Petrolium University of Romania 

 

Prof. Dr. Mahire HÜSEYNOVA - Azerbaijan State Pedagogy University 

 

Prof. Dr. Basim ALHADİDİ, Albalqa Applied University, Jordan 

  

Pro. Dr. Ashraf M. A. AHMAD, Princess Sumya University for Technology, Amman,Jordan 

 

Prof. Dr. Raymond KOSALA, The Loseph Wibowo Center for Advanced Learning, Jakarta, Indonesia 

 

Prof. Dr. Yaşar Hamza OCAK, Kütahya Dumlupınar Üniversitesi 

 

Prof. Dr. Wen-Lin YANG, Dean, National University of Tainan, Taiwan 

 

Prof. Dr. Müjdat AVCI, Osmaniye Korkut Ata Üniversitesi 

 



       SCIENTIFIC BOARD MEMBERS  

Assoc. Prof. Evrim ŞENCAN, Başkent Üniversitesi 

 

Assoc. Prof. Canan CEYLAN, İstanbul Nişantaşı Üniversitesi 

 

Assoc. Prof. Aytekin ZEYNALOVA, Bakü Devlet Üniversitesi 

 

Assoc. Prof. Fahri ÖZSUNGUR, Mersin üniversitesi 

 

Assoc. Prof. Gönül SAMEDOVA - Azerbaijan State Pedagogy University 

 

Assoc. Prof. Ruslan ABDULLAYEV - Azerbaijan National Academy of Sciences 

 

Assoc. Prof. Nuran VARIŞLI, Sosyal Güvenlik Kurumu, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Mustafa Abdullah Yılmaz, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Assoc. Prof. İbrahim Dolak, Dicle Üniversitesi, Diyarbakır Teknik Bilimler M.Y.O, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Oğuz Çakır, Dicle Üniversitesi, Atatürk Sağlık Bilimleri Fakültesi, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Veysi Kızmaz, Mardin Artuklu Üniversitesi,Sağlık Hizmetleri M.Y.O, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Cumali Özaslan, Dicle Üniversitesi, Ziraat Fakültesi, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Remzi Ekinci, Dicle Üniversitesi, Ziraat Fakültesi, Türkiye 

 

Assoc. Prof. İhsan Alacabey, Mardin Artuklu Üniversitesi, Sağlık Hizmetleri M.Y.O, Türkiye 

 

Assoc. Prof. Fatma KÖPRÜLÜ, Yakın Doğu Üniversitesi, Kıbrıs 

 



       SCIENTIFIC BOARD MEMBERS  

Assist. Prof. Yasemin SEZGİN, Başkent Üniversity, Türkiye 

 

Assist. Prof.  Mahmut Ozan Toksoy, Dicle Üniversitesi,Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Assist. Prof. Serkan Yiğitkan , Dicle Üniversitesi,Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Assist. Prof.  Kerem Şentürk, Dicle Üniversitesi, Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 

Assist. Prof.  Ali Kemal Ateş, Dicle Üniversitesi,Eczacılık Fakültesi, Türkiye 

 



UBSDER 

Çankaya - Ankara 

06-139-180 

 

Konu: Kongre Düzenleme Kurulu 05.10.2024 

Sayı:2024/003 

 İLGİLİ KURUMA 

İçişleri Bakanlığı tarafından tahsis edilen 06-139-180 tescil kodu ile Tüzel kişiliğe sahip olan 

Uluslararası Bilimsel Araştırma ve Strateji Geliştirme Derneği, 5253 sayılı kanuna uygun 

olarak “Bilimsel Araştırmalar ve Akademik Çalışmalar” alanında ulusal ve uluslararası 

düzeyde faaliyetlerini yürütmektedir.  

Kurumumuzun Yönetim Kurulu tarafından, 05.10.2024 tarihinde saat 14:00’da “Bilimsel 

Çalışmalarda Strateji Geliştirme” görüşmeleri ile “Bilimsel Kongreler Düzenlenmesi” 

gündemleri ile toplanmış ve alınan 9 nolu karara istinaden aşağıda detayları yazılı olan bilimsel 

etkinliğin düzenlenmesine ve etkinliğe ilişkin akademisyenlerin resmi olarak 

görevlendirilmesine oy birliği ile karar verilmiştir.  

Bilgi ve gereğini arz ederim.                            

                                                                                       Dr. Nadire KANTARCIOĞLU 

          UBSDER Başkanı  

                                                                                               

 

 

Etkinlik Adı   :  ULUSLARARASI 9. USBİLİM EĞİTİM, EKONOMİ, 

YÖNETİM VE SOSYAL BİLİMLER KONGRESİ 
 

 

Etkinlik Tarihi: 17-19 Mart  2025, Hollanda   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

KONGRE BAŞKANI 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA, Bakü Avrasya Üniversity, Azerbaycan 

 

Düzenleme Kurulu Üyeleri 

Assoc.Prof.Dr.Can YARDIMCI, Afyon Kocatepe Üniversitesi,Afyon, Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Nuran VARIŞLI, Sosyal Güvenlik Kurumu, Türkiye 

Assist.Prof. Dr. Emsal ÇEVİK, Selçuk Üniversitesi, Türkiye 

Assit. Prof. Dr. Irina Aba DROBOT, Burchaest University, Burchaest, Romanya 

Assoc. Prof. Dr. Muhammad Zia-ur-Rehman,Universiti Malaya, Malaysia & NDU, Pakistan 

Assist. Prof. Dr. Aslı KAYA, İstanbul Gelişim Üniversitesi, Türkiye  

Assoc. Prof. Dr. Melda Medine SUNAY, Bursa Technical University, Türkiye 



 

 

 

 
 

INTERNATIONAL 9th 
USBILIM EDUCATION, 

ECONOMY, MANAGEMENT 
AND SOCIAL SCIENCES 

CONGRESS  
March 17-19, 2025  

HOLLAND/AMSTERDAM 
 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ZOOM LINK: 
https://us06web.zoom.us/j/4603636838?pwd=Gx9rIRf5cUTPsZZ4pilDYkYWaaEAc6.1&omn=83009670867 

 
ZOOM ID: 460 363 6838 

ZOOM PASSWORD: 121314 
 

 
 

CONGRESS PROGRAM 
  



 
 

 

 

ÖNEMLİ, DİKKATLE OKUYUNUZ LÜTFEN / IMPORTANT, PLEASE READ CAREFULLY 
 

Önemli, Dikkatle Okuyunuz Lütfen 
✓ Kongremizde Yazım Kurallarına uygun gönderilmiş ve bilim kurulundan geçen bildiriler için online (video konferans sistemi 

üzerinden) sunum imkanı sağlanmıştır. 
✓ Online sunum yapabilmek için https://zoom.us/join sitesi üzerinden giriş yaparak “Meeting ID or Personal Link Name” yerine 

ID numarasını girerek oturuma katılabilirsiniz. 
✓ Zoom uygulaması ücretsizdir ve hesap oluşturmaya gerek yoktur. 
✓ Zoom uygulaması kaydolmadan kullanılabilir. 
✓ Uygulama tablet, telefon ve PC’lerde çalışıyor. 
✓ Her oturumdaki sunucular, sunum saatinden 15 dk öncesinde oturuma bağlanmış olmaları gerekmektedir. 
✓ Tüm kongre katılımcıları canlı bağlanarak tüm oturumları dinleyebilir. 
✓ Moderatör – oturumdaki sunum ve bilimsel tartışma (soru-cevap) kısmından sorumludur. 

Dikkat Edilmesi Gerekenler- TEKNİK BİLGİLER 
✓ Bilgisayarınızda mikrofon olduğuna ve çalıştığına emin olun. 
✓ Zoom'da ekran paylaşma özelliğine kullanabilmelisiniz. 
✓ Kabul edilen bildiri sahiplerinin mail adreslerine Zoom uygulamasında oluşturduğumuz oturuma ait ID numarası 

gönderilecektir. 
✓ Katılım belgeleri kongre sonunda tarafınıza pdf olarak gönderilecektir 

✓ Kongre programında yer ve saat değişikliği gibi talepler dikkate alınmayacaktır 

IMPORTANT, PLEASE READ CAREFULLY 
✓ To be able to attend a meeting online, login via https://zoom.us/join site, enter ID “Meeting ID or Personal Link Name” and 

solidify the session. 
✓ The Zoom application is free and no need to create an account. 
✓ The Zoom application can be used without registration. 
✓ The application works on tablets, phones and PCs. 
✓ The participant must be connected to the session 15 minutes before the presentation time. 
✓ All congress participants can connect live and listen to all sessions. 
✓ Moderator is responsible for the presentation and scientific discussion (question-answer) section of the session. 

 

Points to Take into Consideration - TECHNICAL INFORMATION 
✓ Make sure your computer has a microphone and is working. 
✓ You should be able to use screen sharing feature in Zoom. 
✓ Attendance certificates will be sent to you as pdf at the end of the congress. 

✓ Requests such as change of place and time will not be taken into consideration in the congress program. 

Before you login to Zoom please indicate your name_surname and HALL number,  

exp. Hall-1, Hakan ÖZTÜRK 

 
Meeting ID: 460 363 6838 

 

 Passcode: 121314 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Opening Ceremony 
 

Online 
 

Date: March 18, 2025 
Time: 20:50 

 
 
 

Speeches: 
 

Assoc. Prof. Seçil KARATAY 
Kastamonu Üniversity 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

ONLINE PRESENTATIONS 
18.03.2025  

SESSION -1                                                                            HALL-1 

 

TURKEY LOCAL TIME 

 

HOLLAND LOCAL TIME 

 

21:00 – 23:00 
 

19:00-21:00 

             Zoom Meeting ID: 460 363 6838         Zoom Passcode: 121314 

 

CHAIR:  Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 
VICE CHAIR: Duygu APAYDIN 

Author(s) Affiliation Title 

 
Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 

 
Erciyes University, Faculty of Art, 

Department of Philosophy 

 
HELLENISTIK-ROMA FELSEFESI’NDE 

METAFIZIK 

 
Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 

 
Erciyes University, Faculty of Art, 

Department of Philosophy 

 
KLASIK ANTIK FELSEFE’DE METAFIZIK 

 
Prof. Dr. Sevim ÖZDEMİR 

& 
Rumeysa KANSU 

Süleyman Demirel Üniversitesi, Eğitim 
Fakültesi 

& 
Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü 
 

 
 

METHODS TO BE USED IN HAJJ TEACHING 
 

 
Özlem ÜLKEN 

& 
Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, İslam Tarihi Ana Bilim Dalı 

& 
Erciyes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

İslam Tarihi Ve Sanatları, İslam 
Tarihi Anabilim Dalı 

 

 
 

ILKHANID-MAMLUK RELATIONS DURING 
THE PERIOD OF GAZAN 

MAHMUD KHAN 

 
 

Lecturer Murat GÖKMEN 

 
Foreign Language Support Department, 
Office of The Dean of Research, Düzce 

University. 

 
SULTAN ABDÜLHAMİD II’S BABELISATION 

POLICY THROUGH THE TRIBAL 
SCHOOL 

 
Duygu APAYDIN 

 
Bursa Bar Association 

GREEN CONSTITUTIONS IN THE WORLD: 
THE ECUADORIAN AND BOLIVIAN 

CONSTITUTIONS 

All participants must join the conference 10 minutes before the session time.  

Every presentation should last not longer than 10-12 minutes.  

Kindly keep your cameras on till the end of the session. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

ONLINE PRESENTATIONS 
18.03.2025  

SESSION -1                                                                            HALL-2 

 

TURKEY LOCAL TIME 

 

HOLLAND LOCAL TIME 

 

21:00 – 23:00 
 

19:00-21:00 

             Zoom Meeting ID: 460 363 6838         Zoom Passcode: 121314  

 

CHAIR:  Assoc. Fahri ÖZSUNGUR 

VICE CHAIR:  Assoc. Prof. Mustafa AKMAN 

Author(s) Affiliation Title 

 
Assoc. Prof. Bulut DÜLEK 

& 
Lecturer Mehmet Emin YAŞAR 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İktisadi ve 
İdari Bilimler Fakültesi 

& 
Bingöl Üniversitesi, Solhan Sağlık 
Hizmetleri Meslek Yüksekokulu 

 

 
DOES FEAR OF MISSING OUT (FOMO) 

AFFECT BRAND LOYALTY? AN 
EMPIRICAL STUDY ON UNIVERSITY 

STUDENTS 

Assoc. Prof. Mustafa AKMAN Hakkari Üniversitesi İlahiyat Fakültesi PUBLIC INFORMATION RESOURCES I 

Assoc. Prof. Mustafa AKMAN Hakkari Üniversitesi İlahiyat Fakültesi PUBLIC INFORMATION RESOURCES II 

 
Assoc. Prof. Fahri ÖZSUNGUR 

 
Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Meslek 

Yüksek Okulu 

CRIMINAL EXPLOITATION OF 

INDIGENOUS CHILDREN: CAUSES 

AND CONSEQUENCES 
 

 
 

Lecturer Mehmet Emin YAŞAR 
& 

Assoc. Prof. Bulut DÜLEK 

 
Bingöl Üniversitesi, Solhan Sağlık 
Hizmetleri Meslek Yüksekokulu 

& 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İktisadi ve 

İdari Bilimler Fakültesi 

 
 

THE EFFECT OF UNIVERSITY STUDENT’S 
MATERIALISTIC TENDENCIES ON LIFE 
SATISFACTION AND ITS ANALYSIS IN 

TERMS OF DEMOGRAPHIC VARIABLES 
 

All participants must join the conference 10 minutes before the session time.  

Every presentation should last not longer than 10-12 minutes.  

Kindly keep your cameras on till the end of the session. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

ONLINE PRESENTATIONS 
18.03.2025  

SESSION -1                                                                            HALL- 6 

 

TURKEY LOCAL TIME 

 

HOLLAND LOCAL TIME 

 

18:00-20:00 
 

16:00-18:00 

             Zoom Meeting ID: 460 363 6838         Zoom Passcode: 121314 

 

CHAIR:  Prof. Dr. Elena Chernyshkova 

Author(s) Affiliation Title 

 
 

Prof. Dr. Elena Chernyshkova 

 
 

Director at SKOLKOVO Foundation, 
Russia 

 

 
DYNAMIC OF AGGRESSIVE BEHAVIOR AT 
THE CONTEXT OF REFLECTIVE PROCESS 

 
Tun Myat Aung 

& 
Ni Ni Hla 

 
 
 

University of Computer Studies, Hinthada, 
Myanmar 

 
 

A STUDY OF GENERAL ATTACKS ON 
ELLIPTIC CURVE DISCRETE LOGARITHM 

PROBLEM OVER PRIME FIELD AND 
BINARY FIELD 

Mohamed Sanad 
& 

Noha Hassan 

 
Independent Researcher 

Egypt 

12X12 MIMO TERMINAL ANTENNAS 
COVERING THE WHOLE LTE AND WIFI 

SPECTRUM 

Helmi Adly Mohd NOOR  
& 

Faaizah SHAHBODIN  
& 

Naim CHE PEE 

 
 

UNIVERSITI KUALA LUMPUR 

 
SERIOUS GAME FOR AUTISM CHILDREN: 

REVIEW OF LITERATURE 

 
M. BAMBULYAKА 

 
Independent Researcher 

 
THE IMPLICIT METHODS FOR THE STUDY 

OF TOLERANCE 

 
Elena CHERNYSHKOVA 

 
Independent Researcher 

Moscow 

 
DYNAMIC OF AGGRESSIVE BEHAVIOR AT 
THE CONTEXT OF REFLECTIVE PROCESS 

 
Subramaniam CHANDRAN 

 
Vinayaka Missions University, Salem 

HOW DOES PSYCHOANALYSIS HELP IN 
RECONSTRUCTING POLITICAL THOUGHT? 

AN EXERCISE OF INTERPRETATION 

Abbas Moshref RAZAVI  
& 

Rodina AHMAD 

 
University of Malaya 

 
ALIGNING IS DEVELOPMENT WITH USERS- 

WORK HABITS 

Masoud SAEEDI 
& 

 Shirin Rahimi KAZEROONI 
& 

 Vahid PARVARESH 

 
 

 Iran. Payame Noor University 

 
HOW VALID ARE OUR LANGUAGE TEST 

INTERPRETATIONS? A DEMONSTRATIVE 
EXAMPLE 

Nadeem AKHTAR 
&  

Shan BO 

 
Independent Researcher 

Canada 

CULTURAL ANXIETY AND ITS IMPACT ON 
STUDENTS- LIFE: A CASE STUDY OF 

INTERNATIONAL STUDENTS IN WUHAN 
UNIVERSITY 

All participants must join the conference 10 minutes before the session time.  

Every presentation should last not longer than 10-12 minutes.  

Kindly keep your cameras on till the end of the session. 



 
 

 

 

 
 

ONLINE PRESENTATIONS 
18.03.2025  

SESSION -1                                                                            HALL-7 

 

TURKEY LOCAL TIME 

 

HOLLAND LOCAL TIME 

 

18:00-20:00 
 

16:00-18:00 

             Zoom Meeting ID: 460 363 6838         Zoom Passcode: 121314  

 

CHAIR:  CHANOKNART MAYUSOH 

Author(s) Affiliation Title 

 
Areej AZHAR 

& 
 Peter DUNCAN 

&  
David EDGAR 

 
 

Caledonian University 
 

 
A MULTI-PHASE METHODOLOGY FOR 

INVESTIGATING LOCALISATION POLICIES 
WITHIN THE GCC: THE HOTEL INDUSTRY 

IN THE KSA AND THE UAE 

 
Sivamurugan PANDIAN 

 
 

Independent Researcher 
Malaysia 

THE IMPORTANCE OF ISSUES FOR THE 
YOUTH IN VOTER DECISION MAKING: A 

CASE STUDY AMONG UNIVERSITY 
STUDENTS IN MALAYSIA 

Phalaunnaphat SIRIWONGS  
Faculty of Graduate Studies, Mahidol University 

 
MULTIPLE INTELLIGENCE THEORY WITH 
A VIEW TO DESIGNING A CLASSROOM FOR 

THE FUTURE 

Chanoknart MAYUSOH  
Faculty of Fine and Applied Arts, Suan Sunandha 

Rajabhat University 

FORMAL THAI NATIONAL COSTUME IN 
THE REIGN OF KING BHUMIBOL 

ADULYADEJ 

Ahmad Faizal Bin Hakim 
 

Universiti Kebangsaan Malaysia 
 

THE ROLE OF SOCIAL MEDIA IN POLITICAL 
AWARENESS AMONG MALAYSIAN YOUTH 

 

Nur Afiqah Binti Roslan 
 

Universiti Malaya 
 

THE IMPACT OF DIGITALIZATION ON 
CULTURAL HERITAGE PRESERVATION IN 

MALAYSIA 
 

Siti Nur Ain Binti Abdullah 
 

Universiti Sains Malaysia 
 

GENDER EQUALITY IN MALAYSIA: 
CHALLENGES AND POLICY INITIATIVES 

 

Premvadee NA 
& 

 Nakornpanom 

 
Independent Researcher 

Japan 

 
JAPANESE ENGLISH IN TRAVEL 

BROCHURES 

All participants must join the conference 10 minutes before the session time.  

Every presentation should last not longer than 10-12 minutes.  

Kindly keep your cameras on till the end of the session. 

 



INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, 

MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS  

March 17-19, 2025 Amsterdam/HOLLAND 

CONTENT 

                    CONFERENCE ID I 

                     ORGANIZING COMMITTEE II 

                   SCIENTIFIC BOARD MEMBERS III 

                  PROGRAM IV 

                  CONTENT V 

 
 

  

Author(s) 

        

UNIVERSITY 

                                      

TITLE 

PAGE 

NUMBER 

1.   

 

Arslan TOPAKKAYA 

 

Erciyes University, Faculty of 

Art, Department of Philosophy 

 

METAPHYSICS IN 

HELLENISTIC-ROMAN 

PHILOSOPHY  

 

 

 

1-5 

2.   

 

Arslan TOPAKKAYA 

 

Erciyes University, Faculty of 

Art, Department of Philosophy 

 

METAPHYSICS IN 

CLASSICAL ANCIENT 

PHILOSOPHY 

 

 

 

6-10 

 

 
3.   

Sevim ÖZDEMİR 

& 

Rumeysa KANSU 

Süleyman Demirel Üniversitesi, 

Eğitim Fakültesi 

& 

Süleyman Demirel Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

 

METHODS TO BE USED IN 

HAJJ TEACHING 

 

 

 

11-36 

 

 

4.   

 

Özlem ÜLKEN 

& 

Şefaettin SEVERCAN 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi 

Ana Bilim Dalı 

& 

Erciyes Üniversitesi, İlahiyat 

Fakültesi, İslam Tarihi Ve 

Sanatları, İslam Tarihi Anabilim 

Dalı 

 

 

ILKHANID-MAMLUK 

RELATIONS DURING THE 

PERIOD OF GAZAN 

MAHMUD KHAN 

 

 

 

37-39 

5.   

 

 Murat GÖKMEN 

 

Foreign Language Support 

Department, Office of The Dean 

of Research, Düzce University. 

 

SULTAN ABDÜLHAMİD II’S 

BABELISATION POLICY 

THROUGH THE TRIBAL 

SCHOOL 

 

 

 

40-53 

6.   

Duygu APAYDIN 

 

Bursa Bar Association 

GREEN CONSTITUTIONS IN 

THE WORLD: THE 

ECUADORIAN AND 

BOLIVIAN CONSTITUTIONS 

 

54-55 



INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, 

MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS  

March 17-19, 2025 Amsterdam/HOLLAND 

                             ISBN: 978-625-95907-1-4 

 

7.   

 

Bulut DÜLEK 

& 

Mehmet Emin YAŞAR 

 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 

İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

& 

Bingöl Üniversitesi, Solhan Sağlık 

Hizmetleri Meslek Yüksekokulu 

 

 

DOES FEAR OF MISSING 

OUT (FOMO) AFFECT 

BRAND LOYALTY? AN 

EMPIRICAL STUDY ON 

UNIVERSITY STUDENTS 

 

 

56-62 

8.   

 

 

Mehmet Emin YAŞAR 

& 

Bulut DÜLEK 

 

 

Bingöl Üniversitesi, Solhan Sağlık 

Hizmetleri Meslek Yüksekokulu 

& 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 

İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

 

THE EFFECT OF 

UNIVERSITY STUDENT’S 

MATERIALISTIC 

TENDENCIES ON LIFE 

SATISFACTION AND ITS 

ANALYSIS IN TERMS OF 

DEMOGRAPHIC VARIABLES 

 

 

 

 

 

63-71 

9.   

 

Fahri ÖZSUNGUR 

 

Mersin Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Meslek Yüksek Okulu 

 

CRIMINAL EXPLOITATION 

OF INDIGENOUS 

CHILDREN: CAUSES AND 

CONSEQUENCES 

 

 

72-76 

 

10.   

 

Mustafa AKMAN 

 

 

Hakkari Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi 

 

 

PUBLIC INFORMATION 

RESOURCES I 

 

77-123 

11.   

 

Mustafa AKMAN 

 

 

Hakkari Üniversitesi İlahiyat  

Fakültesi 

 

 

PUBLIC INFORMATION 

RESOURCES II 

 

 

124-156 

12.   

Elena Chernyshkova 

 

Director at SKOLKOVO 

Foundation, 

Russia 

 

 

DYNAMIC OF AGGRESSIVE 

BEHAVIOR AT THE 

CONTEXT OF REFLECTIVE 

PROCESS 

 

 

 

157 

13.   

Tun Myat Aung 

& 

Ni Ni Hla 

 

 

University of Computer Studies, 

Hinthada, Myanmar 

 

 

A STUDY OF GENERAL 

ATTACKS ON ELLIPTIC 

CURVE DISCRETE 

LOGARITHM PROBLEM 

OVER PRIME FIELD AND 

BINARY FIELD 

 

 

 

158 

14.  Mohamed Sanad 

& 

Noha Hassan 

 

Independent Researcher 

Egypt 

12X12 MIMO TERMINAL 

ANTENNAS COVERING THE 

WHOLE LTE AND WIFI 

SPECTRUM 

 

159 

 



INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, 

MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS  

March 17-19, 2025 Amsterdam/HOLLAND 

                             ISBN: 978-625-95907-1-4 

 

15.  Helmi Adly Mohd 

NOOR 

& 

Faaizah SHAHBODIN 

& 

Naim CHE PEE 

 

 

UNIVERSITI KUALA 

LUMPUR 

 

SERIOUS GAME FOR 

AUTISM CHILDREN: 

REVIEW OF LITERATURE 

 

 

160 

16.   

M. BAMBULYAKА 

 

Independent Researcher 

 

THE IMPLICIT METHODS 

FOR THE STUDY OF 

TOLERANCE 

 

161 

 

17.   

Elena 

CHERNYSHKOVA 

 

Independent Researcher 

Moscow 

 

DYNAMIC OF AGGRESSIVE 

BEHAVIOR AT THE 

CONTEXT OF REFLECTIVE 

PROCESS 

 

 

162 

18.   

Subramaniam 

CHANDRAN 

 

Vinayaka Missions University, 

Salem 

HOW DOES 

PSYCHOANALYSIS HELP IN 

RECONSTRUCTING 

POLITICAL THOUGHT? AN 

EXERCISE OF 

INTERPRETATION 

 

 

163 

19.  Abbas Moshref RAZAVI 

& 

Rodina AHMAD 

 

University of Malaya 

 

ALIGNING IS 

DEVELOPMENT WITH 

USERS- WORK HABITS 

 

164 

 

20.  Masoud SAEEDI 

& 

Shirin Rahimi 

KAZEROONI 

& 

Vahid PARVARESH 

 

 

Iran. Payame Noor University 

 

HOW VALID ARE OUR 

LANGUAGE TEST 

INTERPRETATIONS? A 

DEMONSTRATIVE 

EXAMPLE 

 

 

165 

21.   

Nadeem AKHTAR 

& 

Shan BO 

 

 

Canada 

CULTURAL ANXIETY AND 

ITS IMPACT ON STUDENTS- 

LIFE: A CASE STUDY OF 

INTERNATIONAL 

STUDENTS IN WUHAN 

UNIVERSITY 

 

 

166 

22.   

Areej AZHAR 

& 

Peter DUNCAN 

& 

David EDGAR 

 

 

Caledonian University 

 

A MULTI-PHASE 

METHODOLOGY FOR 

INVESTIGATING 

LOCALISATION POLICIES 

WITHIN THE GCC: THE 

HOTEL INDUSTRY IN THE 

KSA AND THE UAE 

 

 

 

 

167 

23.   

Sivamurugan PANDIAN 

 

 

Independent Researcher 

Malaysia 

THE IMPORTANCE OF 

ISSUES FOR THE YOUTH IN 

VOTER DECISION MAKING: 

A CASE STUDY AMONG 

UNIVERSITY STUDENTS IN 

MALAYSIA 

 

 

168 



INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, 

MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS  

March 17-19, 2025 Amsterdam/HOLLAND 

                             ISBN: 978-625-95907-1-4 

 

24.   

Phalaunnaphat 

SIRIWONGS 

 

Faculty of Graduate Studies, 

Mahidol University 

 

MULTIPLE INTELLIGENCE 

THEORY WITH A VIEW TO 

DESIGNING A CLASSROOM 

FOR THE FUTURE 

 

 

169 

25.   

 

Chanoknart MAYUSOH 

 

Faculty of Fine and Applied Arts, 

Suan Sunandha Rajabhat 

University 

FORMAL THAI NATIONAL 

COSTUME IN THE REIGN OF 

KING BHUMIBOL 

ADULYADEJ 

 

 

170 

26.   

 

Ahmad Faizal Bin Hakim 

 

 

 

Universiti Kebangsaan Malaysia 

 

THE ROLE OF SOCIAL 

MEDIA IN POLITICAL 

AWARENESS AMONG 

MALAYSIAN YOUTH 

 

 

 

171 

27.   

 

Nur Afiqah Binti Roslan 

 

 

 

Universiti Malaya 

 

THE IMPACT OF 

DIGITALIZATION ON 

CULTURAL HERITAGE 

PRESERVATION IN 

MALAYSIA 

 

 

 

172 

 

28.   

Siti Nur Ain Binti 

Abdullah 

 

 

Universiti Sains Malaysia 

 

 

GENDER EQUALITY IN 

MALAYSIA: CHALLENGES 

AND POLICY INITIATIVES 

 

 

 

173 

29.  Premvadee NA 

& 

Nakornpanom 

 

Independent Researcher 

Japan 

 

JAPANESE ENGLISH IN 

TRAVEL BROCHURES 

 

174 

 



HELLENİSTİK-ROMA FELSEFESİ’NDE METAFİZİK 

METAPHYSICS IN HELLENISTIC-ROMAN PHILOSOPHY 

 

Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 

                                      Erciyes Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

ÖZET 

Antik Yunan’da politik ilişkilerin gittikçe kötüye gitmesi, savaş, yenilgi fakirlik vs. gibi 

durumlardan dolayı metafizikten uzaklaşılmış; insan hayatının anlamı ve yaşamın amacının ne 

olduğuna dair sorular sorulmaya başlanmıştır. Dolaysıyla metafizik yerini etiğe bırakmıştır. 

Hellenistik dönem yaklaşık olarak M.Ö. 300 yıllarında başlar ve M.S. 6. yüzyıla kadar devam 

eder. Yunanlılar zamanında üç farklı temayül birbirlerine paralel yürümüş ve Roma döneminde 

de bu temayüller devam etmiştir. Bu üç farklı anlayış sırasıyla Stoalılar, Epikürcüler ve 

Septiklerdir. Stoa temelde bir ahlak ve siyaset felsefesidir. Onlara göre mutu yaşamın anahtarı 

doğaya uygun yaşamdır. Onlar doğa kavramından logosun hakim olduğu evreni anlarlar. 

Doğaya uygun yaşam insan hayatını evren aklıyla uyumlu hale getirmesidir. Zevk, (buna aşağı 

güdüler, korku, hiddet vs de dahildir) kendisiyle mücadele edilmesi gereken bir kötülüktür. 

Bilge insan kendisini apathie sayesinde ondan uzak tutar. Ancak apathie ulaşan insan mutlu 

olabilir. Epiküros’un etik ve buna dayanan varlık anlayışı Stoa’nın varlık anlayışı ile bazı 

noktalarda tezat teşkil eder. Epiküros’un (M.Ö. 341-270) metafizik anlayışı açık bir biçimde 

Demokritos’un atom anlayışına dayanır. Epikür’ün atomcu anlayışı deterministtir ve bu 

bağlamda iradenin ontik ve etik alanda özgür olmadığını iddia eder. Yunan septik okulunun 

kurucusu Pyrrion (öl. İsa’dan önce 275). Hakkında çok fazla bilgi sahibi olmamıza rağmen 

öğrencilerinden aynen Demokritos’ta olduğu gibi ataraksia öğretisini salık vermektedir. 

Septikleri sofistlerden ayıran en önemli nokta onların gerçeği arama amacıdır. Sofistler gerçek 

ampirist olarak realist bir yaklaşım sergiler. 

Anahtar Kelimeler: Stoa, Epiküros, Phyrrion, Septisizm, Apathie, Metafizik, Ampirizm. 

 

Antik Yunan’da politik ilişkilerin gittikçe kötüye gitmesi, savaş, yenilgi fakirlik vs. gibi 

durumlardan dolayı metafizikten uzaklaşılmış; insan hayatının anlamı ve yaşamın amacının ne 

olduğuna dair sorular sorulmaya başlanmıştır. Dolaysıyla metafizik yerini etiğe bırakmıştır. 

 Hellenistik dönem yaklaşık olarak M.Ö. 300 yıllarında başlar ve M.S. 6. yüzyıla kadar 

devam eder. Yunanlılar zamanında üç farklı temayül birbirlerine paralel yürümüş ve Roma 

döneminde de bu temayüller devam etmiştir. Bu üç farklı anlayış sırasıyla Stoalılar, Epikürcüler 

ve Septiklerdir. 

 Stoa felsefesinin kurucusu Zenon’dur. Önemli temsicileri Poseidenios (M.Ö. 135-50), 

Romalı Seneca, Epiktotes ve M.Aurelius’tur. 

 Stoa temelde bir ahlak1 ve siyaset felsefesidir.2 Onlara göre mutu yaşamın anahtarı 

doğaya uygun yaşamdır. Onlar doğa kavramından logosun hakim olduğu evreni anlarlar. 

Doğaya uygun yaşam insan hayatını evren aklıyla uyumlu hale getirmesidir. Zevk, (buna aşağı 

güdüler, korku, hiddet vs de dahildir) kendisiyle mücadele edilmesi gereken bir kötülüktür. 

 
1 M.A.Tüzen; “Stoa Felsefesinde Ahlaki Bir Model Olarak Doğa”, Temaşa, sayı: 18, ss.114-130. 
2 S.Çelikkol; “Stoa Felsefesinin Temel Görüşleri üzerine Bir İnceleme”, Bilimname, XXXVII, 2019/1, ss.1225-1245, 
s.1126 vd. 

1

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Bilge insan kendisini apathie sayesinde ondan uzak tutar. Ancak apathie ulaşan insan mutlu 

olabilir.3 Aklın kendisinden hakim olduğu kişi bilge bir kişidir. Aristoteles’ten farklı olarak 

karakter erdemleri Stoalılar için belirleyici değildir. Sorumluluğu yerine getirmek iyi 

getirmemek kötüdür. İyi insanın dışında değil içindedir. İnsana düşen ise içindeki bu iyiyi dışarı 

çıkartmak ve göstermektir. İyi kendisini en güzel bir biçimde Tanrı’da gösterir. Bu Tanrı’da 

kendisini doğada gösterir. Doğa tanrısal aklın kendisidir. Bütün insanlar aynı logostan 

beslenirler. Ruhların kaynağı da Tanrıdır. Herbir ruh içinde tanrısal özellik taşır. Bu düşünceler 

Stoalıları bütün halklardan oluşan haklar ailesi görüşüne götürmüş, dünyayı bir şehre onun 

cadde ve sokaklarını ise farklı haklara benzetmişlerdir.4 

 Stoalılar erdem öğretilerini metafiziğe göndermede bulunarak temellendirmeye 

çalışırlar. Bu bağlamda dış dünyanın düzeni Stao’nın erdem anlayışının oluşmasında herhangi 

bir role sahip değildir. Bunun gibi erdem herhangi bir toplumsal statüye ya da bir cinse ait 

olmak ya da olmamaya da bağlı değildir. Erdem, Tanrı ve insanlar, erkek ve bayan, soylu ve 

çiftçi, özgür ve köle insanların hepsi için aynı erdemdir. Stoalılar bu erdem anlayışına uygun 

olarak belirli bir erdem kavramına ulaşmışlar ve bu erdem kavramı bağlamında cesaret, adalet, 

tedbir-basiret (Besonnenheit), anlayış-sağduyu (Einsicht) olmak üzere dört türlü temel erdemin 

varlığını kabul etmişlerdir. Anlayış, neyin iyi neyin kötü, neyin de ne iyi ne de kötü olduğu 

hakkında bir bilgiye sahip olmaktır. Basiret ya da tedbir ise neyin seçilmesi neden sakınılması 

gerektiği hakkındaki bilgi, cesaret, neden korkulması neden de korkulmaması gerektiği 

hakkındaki bilgi ve son olarak da adalet, haklıya hakkı olduğu şeyin verilmesidir.5 Bu erdemler 

birbirlerini hem tamamlamakta hem de içermektedirler. Birisine tam anlamda sahip olan 

diğerlerine de sahiptir. Gerçek anlamda cesur olup adil olmayan bir insan düşünülemez. Erdemi 

tanıyan ve bilen bir insan herhangi bir korkuya kapılmaz, mal ve ücret dağıtımında adaletsizlik 

yapmaz. Stoanın erdemlerden birine sahip olanın diğerine de sahip olacağı anlayışı eleştirilmesi 

gereken bir anlayış olarak gözükmektedir. İnsan adil olabilir ama aynı zamanda istenilen 

derecede cesur olamaz ya da basiret sahibidir fakat fedakar değildir. Bunun örneklerini her 

insan kendi yaşamında rahatça görülebilir. Bu açıdan bakıldığında insanın erdeme ya sahip 

olduğu ya da hiçbirine sahip olamayacağı tespiti oldukça keskin bir saptama olup, insanları bu 

kesin yargılamayla erdemli ya da erdemsiz olarak değerlendirmek Stoanın erdem anlayışının 

eksik bir yanı olarak durmaktadır.6 

 Stoalılar bilgi, varlık ve siyaset felsefelerini geliştirirken etik görüşlerini daima ön 

planda tutmuşlardır. Doğaya göre yaşama ve bunun ölçütünün de içgüdülerin aklın hakimiyeti 

altında olması gerektiği düşüncesinin çıkış noktası, evrenin bir bütün olarak canlı olduğu ve bu 

bütünü oluşturan parçaların kendi içlerinde özsel anlamda bir birlik oluşturduğu düşüncesidir. 

Akıl sadece bu bağlamda bir önem arzetmekle kalmaz; yani o sadece insanın doğaya uygun 

yaşamasını mümkün kılan bir ölçüt olmayıp, aynı zamanda bir bilgi kaynağıdır da. Doğru bilgi 

 
3 Stoa ahlak felsefesinin temel kavramları için bkz. A. Topakkaya; “Stoa Ahlak Felsefesinin Temel Kavramları”, 
Felsefe Dünyası 49(2009/1),s.56-69. 
4 A.Topakkaya; “Doğal Hukuk Anlayışına İki Farklı Örnek: Hristiyanlık ve Stoa Doğal Hukuk Öğretileri”, TAAD, yıl 
4, sayı 15, s.67-79 
5 Böyle bir adalet anlayışının Platonun herkese hakettiği şeyin verilmesi olarak tanımladığı adalet anlayışı ile 
birebir örtüştüğü görülmektedir. Daha fazla bilgi için bkz. A,Topakkaya. “Adalet Kavramı Bağlamında Aristoteles-
Platon Karşılaştırması”, Flsf, sayı:6, 2008 Güz, s.29 vd. 
6 A.Topakkaya; “Stoa Ahlakı…,s. 62 vd. 

2

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



akılla elde edilen bir bilgidir. Duyu verileri ve duyguların bilgisi bizi aldatır. Bunlar aracılığı 

ile doğru bilgiye ulaşmak söz konusu değildir. Duygunun bizzat kendisi, insanı ruh 

dinginliğinden uzaklaştıran temel faktördür.7 

 Stoa’nın metafiziği panteizm olarak rahatlıkla adlandırılabilir. Fakat bu metafizik 

köklerini logostan alan; logos temellidir. Bu ilke aynı zamanda evren aklı olarak bütün bir varlık 

alemine sirayet eder; insanda öznel akıl ve bilinç, hayvanda canlılık ve güdü hatta cansızlarda 

bile farklı bir biçimde görülür. Kısaca insan ve evren ruhu temelini Tanrı’dan alır. İnsan düşün 

ise bu ruhu korumak ve kollamaktır. Özetle Stoa’nın metafiziği kozmolojik, etik, psikolojik ve 

toplumsal özdeşliği içinde barındıran; Tek’liğin farklı yansımaları olarak varlığı evrensel akılla 

anlayan bütüncül bir metafizik sistemdir. Bundan dolayı kendinden sonra gelen Patristik ve 

Skolastik felsefede en fazla benimsen bir felsefe olmuştur. 

 Epiküros’un etik ve buna dayanan varlık anlayışı Stoa’nın varlık anlayışı ile bazı 

noktalarda tezat teşkil eder. Epiküros’un (M.Ö. 341-270) metafizik anlayışı açık bir biçimde 

Demokritos’un atom anlayışına dayanır. Epikür’ün atomcu anlayışı deterministtir ve bu 

bağlamda iradenin ontik ve etik alanda özgür olmadığını iddia eder. Bu tespite rağmen 

atomların hareketlerinde tesadüflerin etki ettiği görüşünü benimsemesi katı determinizmini 

biraz yumuşatmış; bu görüşün doğal sonucu olarak başlangıçta reddettiği irade ve istemenin 

özgür olmadığı görüşünden sonraları vazgeçip indeterminist anlayışa evrilmiştir. Stoalılar 

hazdan vazgeçemeyi öğütlerken Epiküros ahlaki eylemin temeli olarak hazzı görür; bu hazzın 

amacı da mutlu yaşamdır. Mutlu yaşam Stoa’da evrensel-tanrısal akla göre yaşamak iken 

Epiküros mutlu yaşamın metafizikle bağını keser, onu algısal dünyaya indirger. Buna rağmen 

Demokritos’tan tevarüs ettiği ataraksia kavramını “hiçbir şeyden etkilenme (nil admirari)” 

ilkesiyle etiğinin temeline oturtur. Bu tespitlere rağmen Epiküros tinsel hazlara (bunlara kalıcı 

hazlar adını verir) kesinlikle bedensel hazlardan8 daha fazla önem verir. Epiküros’un zarar 

veren haz ile faydalı haz arasında ayırım yaparken ölçütü akıl olmuştur. İnsan için ideal yaşam 

bilgece yaşamdır; bu ise her türlü dışsal etkiden azade olmakla elde edilir. İnsan hemcinsleri 

için iyilik istemelidir. Bu bağlamda Epiküros’un hazlarla dolu bir yaşam istediği ve bu anlamda 

hedonizmin kurucusu olduğu iddiaları kanatimizce abartılıdır. Bunun gibi onun egoizm 

öğretisini desteklediği iddiaları da çok doğru gözükmemektedir; zira Epiküros arkadaş ve 

dostluğun değerini sürekli olarak vurgular. Kısaca Stoa’nın panteizm temelli metafiziğine karşı 

Demokritos’un atom ve Physis temelli varlık anlayışını benimsemiş; determinizmde 

 
7 A.g.m. s.69. 
8 Bedensel haz kavramı daha sonra Yeni Ahitte Paulus tarafından aynen alınıp mükerreren kullanılacaktir. 

3

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



indeterminizme evrilmiş; fakat bunu herhangi bir metafizik kaygı ile değil, atomların tesadüfen 

de birleşebilmelerine imkan tanımak için yapmıştır. 

 Sofistlerin septik tutumu da geç Antik dönemde kendi aydınlanmasını yaşayacaktır. 

Hem Yunanistan hem de Roma’nı siyasi olarak çöküşe geçtiği bir dönemde genel anlamda 

sadece günlük yaşam değil felsefe de güvenli bir sığınak ya da ölçüt olma özelliğini 

kaybetmiştir. 

 Yunan septik okulunun kurucusu Pyrrion (öl. İsa’dan önce 275). Hakkında çok fazla 

bilgi sahibi olmamıza rağmen öğrencilerinden aynen Demokritos’ta olduğu gibi ataraksia 

öğretisini salık vermektedir. Septikleri sofistlerden ayıran en önemli nokta onların gerçeği 

arama amacıdır. Sofistler gerçek ampirist olarak realist bir yaklaşım sergiler. Çıkış noktaları 

tecrübedir. Aslında sosifstler sadece yargıda bulunmak istemezler; zira bize bir önermenin 

doğruluğu ya da yanlışlığının ölçütünü verecek veriye sahip değiliz. Gerçeğe ulaşmada bu 

bağlamda en önemli şey hükmü askıda bırakmaktır. Böyle bir felsefede metafiziğin (olgusal 

dünyaya bu kadar şüpheci ve göreceli bakan bir okulun) bir varlık alanı olarak dikkat çekmesi 

ve onun hakkında yargıda bulunulmasını beklemek beyhude olur; yani somut varlığın kendisini 

bile tartışma konusu yapan bir düşüncenin varlığın arkasındaki temel neden ve ilkeleri arayan 

bir alanın varlığını kabul etmesini beklemek saflık olur. 

 Karneades ile birlikte (M.Ö.214-129) septisizm Atina’dan Roma’ya geçmiş ve orada 

devam etmiştir. Onun Roma’daki baş temsilcisi Çiçero’dur (M.Ö.106-43). Çiçero herşeyden 

önce erdem anlayışı ile ön plana çıkmış bir filozoftur.9 Çiçero bu sepitsizmi Stoa felsefesiyle 

mezc etmiş; fakat bu yaparken yeni özgün görüşler ileri sürmemiştir. 

 İsa’dan bir yüzyıl önce septisizm Aenesidemos ile birlikte tekrar önem kazanmıştır. O 

da Pyrrion’un yolundan gider. Aenesidemos ile birlikte Sextus Empiricus (M.S. 2. Yüzyıl) ünlü 

on düşünce tropiklerini (şüphenin temellendirilmesi ile ilgili) ortaya koymuşlardır.  

 Hellenistik-roma felsefesinin sıklet merkezini Yunan felsefesi oluşturur. Romalılar az 

ya da çok Yunanlıları taklit ederek Yunan felsefesinin popülerleşmesine neden olmuşlardır. 

Felsefeye yeni bir şey kattıkları söylenemez. Bu metafizik için de geçerlidir. Metafiziksel 

alanda da Yunanlılar ne söylemişler ise ya da Antik Yunan’da nasıl bir metafizik anlayış ortaya 

çıkmışsa onları ya aynen ya da çok cüzi değişikliklerle tekrar edilmiştir. Bu anlamda aslında 

metafizikle özel bir meşguliyetin olmadığını söylemekte fayda vardır. 

 

 
9 M.Avcı; “Çiçero Düşüncesinde Erdemin İşlevi” EKEV AKADEMİ DERGİSİ Yıl: 22 Sayı: 74 (Bahar 2018), ss.205-
217. 

4

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Kaynakça 

Avcı, M.; “Çiçero Düşüncesinde Erdemin İşlevi” EKEV AKADEMİ DERGİSİ Yıl: 22 Sayı: 74 

(Bahar 2018), ss.205-217. 

Çelikkol, S.; “Stoa Felsefesinin Temel Görüşleri üzerine Bir İnceleme”, Bilimname, 

XXXVII, 2019/1, ss.1225-1245, 

Topakkaya, A.; “Stoa Ahlak Felsefesinin Temel Kavramları”, Felsefe Dünyası 

49(2009/1),s.56-69. 

 

Topakkaya, A.; “Doğal Hukuk Anlayışına İki Farklı Örnek: Hristiyanlık ve Stoa Doğal 

Hukuk Öğretileri”, TAAD, yıl  

4, sayı 15, s.67-79. 

Topakkaya, A.. “Adalet Kavramı Bağlamında Aristoteles-Platon Karşılaştırması”, Flsf, 

sayı:6, 2008, ss.27-47. 

Tüzen, M.A.; “Stoa Felsefesinde Ahlaki Bir Model Olarak Doğa”, Temaşa, sayı: 18, ss.114-

130. 

5

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



KLASİK ANTİK FELSEFE’DE METAFİZİK 

METAPHYSICS IN CLASSICAL ANCIENT PHILOSOPHY 

 

Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 

                                      Erciyes Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

ÖZET 

M.Ö. 4. Yüzyılda Yunan felsefesi zirve noktasına ulaşır. Sokrates, Platon ve Aristoteles klasik 

felsefenin parlayan yıldızlarıdır. Bunlar felsefenin gerçek anlamda kurucuları ve babalarıdır. 

Sokratesle birlikte (M.Ö.470-399) Yunan felsefesinin klasik dönemi başlar. Onun önemi daha 

ziyade felsefe yapmanın ve düşünmenin yöntemini bulmuş olmasıdır. Amaç değil, amaca 

götüren yol ve yöntem önemlidir. Antik klasik felsefe zirve noktasına Platon’da ulaşır 

(M.Ö.429-349). Onun öğretisini bir sentez (karşıt zıtlıkların birliği) olarak anlamak 

mümkündür. Platon kendisine kadar gelen felsefeyi de içine alacak şekilde felsefi düşünüşe 

yeni bir yol ve yöntem kazandırmıştır. Hocası Sokrates’ten diyalektik yöntemi almış, 

eserlerinde Sokrates baş konuşmacı olarak bazen tezi bazen de antitezi temsil ederek senteze 

ulaşılmaya çalışılmıştır. Aristoteles (384-322) Platon’un öğrencisi olmasına rağmen birçok 

noktada ondan farklı düşünür. İlk önemli ayrışma noktası bilgi teorisi bağlamındadır. Platon 

bilgide tecrübeye hiç önem vermezken Aristoteles bilginin kaynağını başlangıç itibarıyla 

tecrübede görür. Platon bu bağlamda idealist bir filozof iken; Aristoteles realist bir filozoftur. 

Aristoteles aynen Sokrates gibi tekilden tümele, yani tek tek tecrübeden genel tecrübeye 

(endüksiyon), maddeden forma gider. Madde-form ilişkisi Aristoteles fizik ve metafiziğinin 

temel kavramlarından biridir. 

Anahtar Kelimeler: Sokrates, Platon, Aristoteles, Metafizik, Varlık, Bilgi, Madde-Form 

 

M.Ö. 4. Yüzyılda Yunan felsefesi zirve noktasına ulaşır. Sokrates, Platon ve Aristoteles 

klasik felsefenin parlayan yıldızlarıdır. Bunlar felsefenin gerçek anlamda kurucuları ve 

babalarıdır. 

 Bu dönem aslında Sofistler tarafından başlatılmıştır. Sofist öğretmen, bilge insan 

anlamına gelmesine rağmen felsefe tarihinde kötü bir şöhrete sahiptirler. Aslında bunlar halka 

felsefe anlatarak insanların bilgilerini artırmayı amaçlamışlardır. Bir anlamda Yunan 

aydınlanmasının başlatıcıları denilebilir. Fakat zamanla bu idealden vazgeçilmiş, retoriğe 

gereğinden fazla önem verilip, artık hakikati öğreten bilge insanlar yerini yalanı gerçek gösteren 

retorik yöntemini öğreten ve bu işi parayla yapan insan derekesine inmişlerdir. Bunun doğal bir 

sonucu olarak hakikatin öznelliği, bilgi ve ahlakta görecilik düşüncesinin hakim olmasıdır. 

Bunun bir adım ötesi ise her şeyden şüphe eden septik yaklaşımdır. 

 Protagoras (M.Ö. 480-445) “her şeyin ölçüsü insandır” derken özellikle etikte yalın 

görecelilik ve subjektivizmin formülünü vermiş oluyordu. Buradaki insanın tekil mi yoksa 

tümel mi olduğu tartışması bir tarafa özünde bulunan öznellik ve görecelik hiçbir biçimde 

değişmeyecektir. Georgias ise gerçek bir sofist olarak varlığın olmadığını, olsa bile 

bilinemeyeceğini bilinse bile anlatılamayacağını iddia eder. 

 Sokratesle birlikte (M.Ö.470-399) Yunan felsefesinin klasik dönemi başlar. Onun 

önemi daha ziyade felsefe yapmanın ve düşünmenin yöntemini bulmuş olmasıdır. Amaç değil, 

amaca götüren yol ve yöntem önemlidir. Onun için önemli olan kavramları açık ve berrak bir 

biçimde betimlemek ve onlara felsefi anlamlar kazandırmaktır. O kendi yöntemini ebelere 

6

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



benzetir (mayotik yöntem); çünkü o hakikati açığa çıkartmak ve doğurtmak istemektedir. 

Bunun için kullandığı teknik diyalogtur. Platon yöntemini hocasından almıştır. Soru-cevap, 

konuşma- karşı konuşma, iddia ve itiraz kısaca diyalektik felsefe yapmanın gerçek yoludur.  

Sokrates septiklerin ve sofistlerin karşısında duran gerçek idealisttir. O sofistlerin 

özellikle ahlak öğretisini çok tehlikeli bulur. Ahlakilik hiçbir zaman öznelliğe indirgenemez; 

çünkü ahlak yasalarının genel-geçerliliği onların kullanımı ve etkisi için temel şarttır. Onun 

diyalogları erdem arayışına yönelik diyaloglardır. Doğru ve gerçek bilgi düşük derecedeki 

güdülere tahammül edemez. Bu düşünceleri halka yaymak için çok çabalamış, hakim sistemin 

savunucularını düşman edinmiş ve soncunda bu uğurda hayatını kaybetmiştir. Kendisi 

öldürülmüş olmasına rağmen talebesi Platon onun görüşlerini devam ettirerek günümüze kadar 

gelmesine sebep olmuştur, iyi ki de olmuştur; zira Sokrates arakasında yazılı hiçbir şey 

bırakmamıştır. 

Antik klasik felsefe zirve noktasına Platon’da ulaşır (M.Ö.429-349). Onun öğretisini bir 

sentez (karşıt zıtlıkların birliği) olarak anlamak mümkündür. Platon kendisine kadar gelen 

felsefeyi de içine alacak şekilde felsefi düşünüşe yeni bir yol ve yöntem kazandırmıştır. Hocası 

Sokrates’ten diyalektik yöntemi almış, eserlerinde Sokrates baş konuşmacı olarak bazen tezi 

bazen de antitezi temsil ederek senteze ulaşılmaya çalışılmıştır. Platon’un etkisi günümüzde 

bile görülen en önemli düşüncesi hiç şüphesiz ideler öğretisi ve bu öğretiye uygun olarak 

geliştirdiği etik anlayıştır. Bu öğretiye daha sonra idealizm adı verilmiştir. Platon metafiziğinin 

en can alıcı sorusu “dünyadaki çokluk ve değişimin sebebi olan birlik ve bu birliğin (ilk ve asıl 

model olarak) çoklukla ya da onun ifadesiyle gölgelerle uyumu nasıl mümkündür?” sorusudur. 

Aslında bu soru Herakleitos’un oluş düşüncesiyle Parmenides’in varlık düşüncesini bir 

anlamda sentezleme çabasının ürünüdür. Bu sentez aslında “durmadan değişen dünya hiç 

değişmeyen tözle nasıl uyumlu hale getirilebilir?” sorusuna verilebilecek cevabın ana eksenini 

oluşturmaktadır.  Bu ise ancak görüngülerin sahici bir varlığa sahip olmadıkları onların sadece 

bir kopya olduğunu ve kararlı bir varlığa sahip olmadıklarını kabul ile mümkündür. Bunlar 

sadece gerçek varlık olan idelerin birer kopyası durumundadırlar. Bütün bu açıklamalar köküne 

kadar metafiziktir; ideler metafiziği olarak adlandırılır. Bizi idelere götüren şey yalın ve saf 

düşünce yani felsefedir. 

Görüngüler değil, onların araksındaki ideler gerçek varlıktır. Aslında Platon ideler 

öğretisi1 Sokrates felsefesine ait “kavramlarının” mantıksal değil, metafiziksel anlamda 

yorumlanmasıdır. Sadece ideler asli varlıklar olarak vardır. Bunlar gölgeler alemindeki 

çokluğun temelinde olan birliktir. Algılarımızla idrak ettiğimiz varlıklar idelerin bir 

kopyasıdır.Peki bu ideler hakkında bilgimizin kaynağı nedir? Tecrübe olmadığı kesindir. 

Tecrübe bizi maddi dünyanın ötesine taşıyamaz. Mesela biz “eşitlik” kavramına sahibiz, 

halbuki gölgeler dünyasında birbirlerine mutlak anlamda eşit iki varlık asla söz konusu değildir. 

O halde idelerin bilgisi bize doğuştan Demiurg tarafından ruhumuza konmuştur. Biz ruhumuza 

konan bu bilgileri dünyada hatırlarız (anemnesis).2 Ruh bu dünyaya gönderilmeden önce 

idelerin temaşa etmiştir. İdeler doğuştan olduğundan aynı zamanda gerçektir, çünkü en 

mükemmel varlık olarak Tanrı ruhu gerçek olmayan bir bilgi ile bu dünyaya göndermez. 

 
1 Daha fazla bilgi için bkz.F.M. Cornford; Platon’un Bilgi Kuramı, (Çev. Ahmet cevizci), İstanbul 1989. 
2 C.Güzel; Platonun Bilgi Görüşü; Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 2003 / Cilt: 20 / Sayı: 2 / 
ss.105-115, burada s. 107 vd. 

7

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



İdelerin hepsi aynı değerde değildir. Yukarı ve aşağı ideler söz konusudur. Ruhumuzu 

yücelere yöneltirsek hakikate, iyiye ve güzele ulaşırız. Bu üç ide gerçekte bir ve aynı olup; o da 

Tanrı idesinden başkası değildir. iyi ve güzel idesi sayesinde etik alana ulaşılır. Platon bireysel 

etiği kolektif etiğe genişletir ve bu sayede bir devlet teorisine ulaşır. Devlet başkanının en 

önemli görevi vatandaşların ahlaki erdemlerini desteklemektir.3 

Algısal dünya ile ideler arasındaki diğer bir bağlantı noktası hiç şüphesiz matematiktir. 

Matematik bilginin yasalarını verir ve algıdan hareketle yalın düşünceye ulaştıran yapı 

sayesinde hakikati kavramamıza neden olur.4 

Platon insan ruhunu Tanrı ruhu ile eşit görür (yani insan ruhunun kaynağı Tanrı 

ruhudur). Demiurg (Tanrı) mükemmel ve sonsuz olduğundan ondan olan ruh da mükemmel ve 

sonsuz olmalı, yani ölümsüz olmalıdır. Ruh ölümsüzdür. 

Aristoteles (384-322) Platon’un öğrencisi olmasına rağmen birçok noktada ondan farklı 

düşünür. İlk önemli ayrışma noktası bilgi teorisi bağlamındadır. Platon bilgide tecrübeye hiç 

önem vermezken Aristoteles bilginin kaynağını başlangıç itibarıyla tecrübede görür. Platon bu 

bağlamda idealist bir filozof iken; Aristoteles realist bir filozoftur. Aristoteles aynen Sokrates 

gibi tekilden tümele, yani tek tek tecrübeden genel tecrübeye (endüksiyon), maddeden forma 

gider. Madde-form ilişkisi Aristoteles fizik ve metafiziğinin temel kavramlarından biridir. 

Mesela bir mermer parçasında bir heykel potansiyel olarak vardır ve mermer sanatçısı o 

mermere form vererek ondan bir heykel yapar. Böylece bir maddeden (mermerden) bir form 

yani bir heykel çıkmıştır. Bu ilişki sadece sanat eserleri için değil bütün her şey için geçerlidir. 

Bu ilişkiyi insan uyarlayalım. Beden madde, ruh formdur; fakat bu ruh akıl ile olan ilişkisi göz 

önüne alındığında tekrar madde olur; akıl ise form olur. Akıl tabiri caiz ise formların formudur. 

Aristoteles madde ve formu birbirlerinden tamamen ayrı ve birbirlerine zıt formlar olarak 

görmez; aksine bunlar birbirlerini tamamlayan iki ana unsurdur. Aralarında belki bir derece 

farkından bahsetmek mümkündür; çünkü bedenden ruha orada akıla uzanan bir hiyerarşiden 

bahsetmek pekâlâ mümkündür. Bu hiyerarşinin son noktası ise Tanrı’dır. Tanrı evrene ilk 

hareketi dolaysıyla ilk formu veren varlıktır. Varlık hiyerarşisinin en başında o bulunur. 

Aristoteles Tanrı’yı inceleyen felsefeye ilk felsefe adını verir ki ilk felsefe ondan aynı zamanda 

felsefi teolojinin kendisidir. Tanrı en yüksek formdur. Aristoteles’in monoteist olduğu 

aşikardır. Fakat Aristoteles’in Tanrısı daha önce Ksenofanes’te ve kısmen Parmenides’te 

gördüğümüz panteist bir Tanrı değildir. O’nun Tanrısı alemi aşan, aşkın olan ve bu aşkınlığı ile 

ay-altı aleme etki eden ve burayı düşünen bir Tanrıdır. 

Aristoteles dünyayı harekete geçiren bir “hareket ettiriciden” bahseder. Bu onun 

metafiziğinin özünü oluşturur. Buna ihtiyacı vardır; zira ilk hareket ettirici olmadan doğadaki 

hareketin kendisi izah edilemez. Form alan bir madde, değişmiş demektir; değişmek için ise 

hareket gerekir. Hareket değişimin; değişim oluşun; oluş ise form kazanmanın yoludur. Burada 

Aristoteles’in fizik ile metafizik arasında kurduğu mantıksal ve ontolojik bağ gerçekten 

büyüleyicidir. Diğer bir tabirle ontoloji ile metafizik burada karşılıklı olarak etkileşim içindedir. 

Değişen ve oluş halinde olan madde ontolojinin konusuyken; değişmeyen fakat evrene hareketi 

vererek değişim ve oluşun sebebi olan Tanrı metafiziğin konusudur. 

 
3 Daha fazla bilgi için bkz.A. Topakkaya; Sistematik Felsefe Bağlamında Platon-Aristoteles Karşılaştırması, Nobel 
yay., Ankara 2014. 
4 Bu düşünceler Pisagor etkisi olarak kabul edilebilir. Kendinden sonra Descartes, Leibniz, Kant ve Russell’i 
etkilemiştir. 

8

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Madde-form ilişkisi bağlamında “entelekya” önemli bir kavram olarak karşımıza çıkar. 

Bu kavram sırlarla dolu olan ve maddeye form olma imkanı veren şeydir; yani maddede gizli 

olan formun açığa çıkmasına sebep olan şeydir. Bu sayede form imkandan gerçekliğe dönüşü 

tabiri caiz ise maddede uyanır ve serpilir, açığa çıkar. Aristoteles benzer görüşleri ruha da 

uyarlar. Bir fail bir de münfail (edilgen) ruh vardır. Edilgen ruh formu kabul eder, etken ruh 

formu verir.5 Bu ruh tanrısal bir doğaya sahip olup; sonsuzdur. Tanrı hareket etmeyen hareket 

ettirici olarak değişmez, sonsuz, mükemmel ve yalın ruhtur. Tanrı düşünceyi düşünür. Ondan 

düşünce ve düşünülen bir ve aynıdır (bu düşünceler Ortaçağ’da Cusanus tarafından aynen tekrar 

edilecektir). 

Dünyadaki bütün varlıklar eksik varlıklardır ve tanrısal mükemmelliğe ulaşmak isterler. 

Her oluş ve etkilenimin bir amacı vardır. Bütün bir evrenin amacı da Tanrı’ya ulaşmaktır. Bu 

cümleler evrenin herhangi bir amacı olmadığını onda mekanik bir zorunluluğun olduğunu 

söyleyen Demokritos’a açık bir karşı çıkıştır. Bu hedef (telos) entelekya olarak her varlıkta 

içkindir. Bir tohum tanesi sadece bir bitki olma potansiyeline sahip olmayıp; aynı zamanda bitki 

olma amacını gerçekleştirmek ister. 

Aristoteles metafiziğinin temel ilkelerini özetleyecek olursak şunları söyleyebiliriz: 

O’nun verdiği örnekle bir evde taşlar madde (maddi sebep), ev idesi form (formel sebep), fail 

sebep inşaat ustası gayi sebep ise tamamlanmış bir evdir. 

Aristoteles klasik mantığın kurucusu olarak haklı bir üne sahiptir. Kıyas dedüksiyonun 

en mükemmel şeklidir ve zorunlu sonuçlar verir. Aristoteles aynı zamanda kategoriler6 

düşüncesi bağlamında da çığır açmış olan biridir. Onda kategoriler varlığa ait olup, sırasıyla 

şöyle adlandırılır: 

1. Töz………… İnsan 

2. Nicelik           2 m boyunda 

3. Nitelik………beyaz, eğitimli 

4. İlişki………. daha büyük ya da daha küçük 

5. Yer………… evde 

6. Zaman………bugün 

7. Durum………oturuyor 

8. Hal………….giyinmiş 

9. Eylem………kesiyor 

10. Edilgen…….kesiliyor 

Bu kategorilerden en önemlisi ilk dört kategori olup; onların içinden en önemlisi tözdür.  

Aristoteles etik anlayışında hocasından ayrışır ve pratik bir etik geliştirir. Erdemleri 

entelektüel (dianoetik) erdemler ve karakter erdemleri olmak üzere ikiye ayırır. İlk ve yüksek 

olan erdemler mesela akıl, bilgelik, tefekkür sayılabilirken ikinci tür erdemlere ölçülülük, 

adalet, doğruluk vs. gibi erdemler örnek olarak verilebilir. Doğru eylem “doğru ortayı” 

gerçekleştiren eylemdir. Yani ifrat ve tefritten kaçınarak orta yolu bulmaktır. En önemli erdem 

 
5 E.Şahin; “Aristoteles’te Bedenin Formu Olarak Ruh: “De Anima” Şerhleri Üzerinden Bir Analiz”, Şırnak 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Sayı 30, Haziran 2023, ss.1-20. 
6 Konu hakkında daha fazla bilgi için bkz. E.Ç.Mutlu; “Kelimeler veya Şeyler: Aristoteles’in Kategorileri Neyi 
Sınıflar?”, Dört-Öğe yıl:5 sayı:10, ss.19-29. 

9

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ise adalettir.7 Adalet dostlukla birlikte toplumsal yaşamın ve dolaysıyla devletin temelini 

oluşturur. 

 Aristoteles’in felsefesi özellikle metafiziği bütün bir skolastik felsefeye hakim 

olacaktır. Aynı zamanda yakın çağ, Aydınlanma, 18. 19. Yüzyıl felsefeleri çağdaş felsefe 

Aristoteles olmadan düşünülemez. Sadece metafiziği değil, mantık, doğa felsefesi, etik estetik, 

kısaca felsefenin bütün disiplinleri bugün bile Aristoteles felsefesi olmadan eksik kalır. 

 

Kaynakça 

 

Cornford, F.M.; Platon’un Bilgi Kuramı, (Çev. Ahmet cevizci), İstanbul 1989. 

 

Güzel, C.; Platonun Bilgi Görüşü; Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 2003 / 

Cilt: 20 / Sayı: 2 / ss.105-115 

 

Mutlu, E.Ç.; “Kelimeler veya Şeyler: Aristoteles’in Kategorileri Neyi Sınıflar?”, Dört-Öğe 

yıl:5 sayı:10, ss.19-29. 

 

 

Şahin, E.; “Aristoteles’te Bedenin Formu Olarak Ruh: “De Anima” Şerhleri Üzerinden Bir 

Analiz”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Sayı 30, Haziran 2023, ss.1-20. 

 

Topakkaya, A.; Sistematik Felsefe Bağlamında Platon-Aristoteles Karşılaştırması, Nobel 

yay., Ankara 2014. 

 

 

Topakkaya, A.; “Aristoteles’te Adalet Kavramı”, Uluslar arası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

cilt II/6, kış 2009, s.628-634. 
 

 

 
7 Aristoteles’te adalet kavramı hakkında daha fazla bilgi için bkz. A.Topakkaya; “Aristoteles’te Adalet Kavramı”, 
Uluslar arası Sosyal Araştırmalar Dergisi, cilt II/6, kış 2009, s.628-634. 

10

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 

 

 

 

 

HAC ÖĞRETİMİNDE FAYDALANILACAK YÖNTEMLER1 

METHODS TO BE USED IN HAJJ TEACHING 

 

Prof. Dr. Sevim ÖZDEMİR 

Süleyman Demirel Üniversitesi, Eğitim Fakültesi 

ORCID ID: http://orcid.org/0000 0002 7856 1401 

 

Rumeysa KANSU 

Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

ORCID ID: http://orcid.org/0000 0002 1242 9969 

ÖZET 

İslam Dini’nin hem beden hem de mal ile yapılan ibadeti olma vasfını taşıyan ve beş 

esasından biri olan hac, Müslüman topluluğunun bir araya gelerek yaptığı dinî bir seremoni 

olmasının yanı sıra eğitsel, sosyo-kültürel, siyasal, tarihsel ve ekonomik boyutlarıyla da ayrı 

bir öneme sahiptir. Hac ibadeti kendisi başlı başına itikat, ibadet ve ahlâk derslerinin yoğun 

bir biçimde verildiği eğitim merkezi konumundadır. Çünkü hac ibadeti iman ve inanç 

konularını pekiştirirken aynı zamanda bireylere sabır, sevgi, takva, saygı, hoşgörü, merhamet, 

kardeşlik, fedakârlık, iradeye sahip çıkma, cömertlik, tevazu gibi birçok ahlakî meziyeti 

kazandırmakta ve onları bu konuda eğitmektedir. Hac ibadetinin zikredilen eğitsel yönlerinin 

yanında haccın nasıl öğretildiği konusu da bir o kadar önemlidir. Çünkü İslam dininde hac 

ibadeti, diğer ibadetlere oranla hemen kavranamayan, içeriğinde farklı birçok ibadet 

bulunduran, diğer ibadetlere nazaran daha geniş kapsamlı, çok yönlü ve daha uzun süren bu 

sebeple de daha zor bir ibadettir. Böylesine çok yönlü, karmaşık, ömürde bir kez yapılması 

farz olması sebebiyle namaz, oruç gibi sürekliliği olan ibadetlere benzemeyen ve sürekli 

uygulanmadığı için akılda kalması zor görünen bu ibadeti öğretim yönüyle de ele almak 

gerekir. Bu kapsamda bu çalışmanın temel amacı; İslam’ın beş esasından biri olan hac 

ibadetinin ilköğretim ve ortaöğretimdeki din kültürü ve ahlak bilgisi dersleri ile Anadolu 

İmam Hatip Liselerindeki fıkıh ve temel dini bilgiler derslerinde her yaş seviyesindeki 

öğrencilere öğretmenler tarafından öğretiminin nasıl yapılabileceğini, hangi öğretim 

yöntemlerinden faydalanılabileceğini ortaya koyabilmektir. Ayrıca öğrencilere hac ibadetini 

yanlışlık ve hatalardan olabildiğince arınmış bir biçimde öğretilmesine katkı sağlayabilmek ve 

bu kapsamda yapılabilecek olan çalışmalar için başlangıç noktası oluşturması amaçlanmıştır. 

Bildirimizin temel konusunu ise; hac ibadetinin öğretiminde hedef kazanımlara ulaşılabilmek, 

öğretimi etkili, verimli, kalıcı ve zevkli hale getirebilmek amacıyla hac konusunun 

öğretiminde faydalanılabilecek öğretim yöntemleri, bu yöntemlerin avantajları, sınırlılıkları 

ve nasıl kullanılabileceği hakkında bilgiler oluşturmaktadır. Bu kapsamda çalışmamızın giriş 

bölümünde konumuzun başlığında da yer alan öğretim, din öğretimi, ibadet ve hac kavramları 

hakkında kavramsal çerçeveye yer verdikten sonra araştırmamızın konusu, amacı hakkında 

 
1 Bu bildiri SDÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimlerinde birinci yazarın danışmanlığında ikinci 

yazar tarafından hazırlanan Yüksek Lisans Tezinden üretilmiştir. 

11

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

bilgi verdik. Araştırmamızın asıl bölümünde ise; hac öğretimi sırasında kullanılabilecek olan 

yöntemlerden anlatım, soru cevap, tartışma, örnek olay, gösterip yaptırma, bireysel çalışma, 

grupla çalışma ve rol oynama yöntemleri hakkında bilgi verip nasıl uygulanabileceği üzerine 

düşüncelerimizi paylaştık. Çalışmamızın sonuç ve öneriler bölümünde ise ortaya çıkan 

bilgiler ışığında bilimsel bir bakış açısıyla analiz, sentez ve değerlendirme yapılmış olup 

kaynaklar bölümüyle de araştırmamız sonlandırılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Öğretim, Din Öğretimi, İbadet, Hac, Öğretim Yöntemleri 

ABSTRACT  

The hajj, which is one of the five pillars of Islam and is a religious ceremony performed by 

the Muslim community, has a special importance in terms of its educational, socio-cultural, 

political, historical and economic dimensions, as well as being a religious ceremony that the 

Muslim community comes together to perform. The hajj ritual itself is an educational center 

where courses in faith, worship and morality are given intensively. Because while the hajj 

ritual reinforces the subjects of faith and belief, it also provides individuals with many moral 

virtues such as patience, love, piety, respect, tolerance, mercy, brotherhood, sacrifice, self-

control, generosity and modesty and educates them in this regard. In addition to the 

educational aspects of the hajj ritual mentioned, the issue of how the hajj is taught is equally 

important. Because in Islam, the hajj ritual is a more difficult ritual that cannot be grasped 

immediately, contains many different acts of worship in its content, is more comprehensive, 

versatile and longer than other acts of worship. This multifaceted, complex, once-in-a-lifetime 

obligation, unlike other continuous acts of worship such as prayer and fasting, and difficult to 

remember because it is not practiced continuously, should also be addressed in terms of 

teaching. In this context, the main purpose of this study is to reveal how the Hajj, one of the 

five pillars of Islam, can be taught by teachers in primary and secondary education in 

religious culture and ethics courses and in the fiqh and basic religious knowledge courses in 

Anatolian Imam Hatip High Schools to students of allages, and which teaching methods can 

be used. In addition, it is aimed to contribute to teaching students the Hajj ritual in a way that 

is as free from errors and mistakes as possible, and to form a starting point for studies that can 

be conducted in this context.  

The main subject of our article is; in order to reach the target gains in the teaching of the Hajj 

ritual, to make the teaching effective, efficient, permanent and enjoyable, the teaching 

methods that can be used in the teaching of the Hajj subject, the advantages, limitations and 

how they can be used constitutein formation. In this context, in the introduction section of 

ourstudy, aftergiving the conceptualframeworkabout the concepts of education, religious 

education, worship and pilgrimage, whicharealso included in the title of our subject, we 

provided information about the subject and purpose of our research. In the main section of our 

research; we provided information about the methods that can be used during the pilgrimage 

education such as narration, question and answer, discussion, case study, demonstration, 

individual work, group work and role playing and shared our thoughts on how they can be 

12

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

applied. In the conclusion and suggestions section of our study, analysis, synthesis and 

evaluation were made with a scientific perspective in the light of the information obtained. 

Our research was alsoconcluded with the resources section. 

Keywords: Education, Religious Education, Worship, Hajj, Teaching Methods 

GİRİŞ 

Öğretim kavramı literatürde genellikle eğitim kavramıyla beraber bazen de birbirlerinin 

yerine kullanılan iki kavramdır. Öğretim kavramına geçmeden önce konunun daha iyi 

anlaşılması için öğrenme ve öğretme kavramlarına kısaca değinmek ve onları açıklamak daha 

faydalı olacaktır. Öğrenmenin herkes tarafından kabul edilen tek bir tanımı yoktur.  

Günümüzde birçok eğitimci öğrenmeyi, yaşantı ürünü, kalıcı izli davranış değişikliği olarak 

tanımlamaktadır. 2  Öğretme kavramı, öğrenme kavramı ile ilişkili bir kavramdır. Kişi, 

hayattaki bilişsel, duyuşsal ve devinişsel öğrenmelerinin bazılarını bir plan dâhilinde olmadan 

bizzat kendi gayretiyle elde ederken bazılarını da öğretici yardımıyla belirli bir plan 

doğrultusunda sağlamaktadır. 3  Buradan hareketle öğretme, kişide gerçekleştirilmesi 

hedeflenen davranış değişikliğinin bir plan dâhilinde programlı olarak yapılma sürecidir.4 

Öğrenme ve öğretme kavramlarını içerisinde barındıran öğretim kavramıyla ilgili günümüze 

kadar pek çok farklı tanım yapılmıştır. En genel tanımıyla öğretim, eğitim müesseselerinde 

uygulanan planlı, programlı, kontrollü ve örgütlenmiş bir biçimde, belli bir zaman zarfında ve 

yerde uygulanan öğretme faaliyetlerine öğretim denir. 5  Çalışmamızın daha rahat 

anlaşılabilmesi için genel öğretimin içerisinde yer alan “Din öğretimi” kavramından da kısaca 

bahsetmek yararlı olacaktır. Din öğretimi; eğitim kurumlarında, planlı, programlı, hedefli, 

dizgeli bir biçimde kişilerin din öğrenmelerine, yani dinle alakalı kalıcı izli davranış 

geliştirmelerine kılavuzluk etmek amacıyla yaşanılan sürece denilmektedir.6 

“Abd” kökünden türeyen “ ibadet”  kelimesi sözlükte;  “ itaat etmek, boyun eğmek, kulluk 

etmek, tevazu göstermek, ilah edinmek”7 anlamına gelirken dinî literatürde ise geniş ve dar 

anlamda olmak üzere iki şekilde tanımlanmıştır. Geniş anlamda ibadet kavramı; Yaratıcı’nın 

kudreti önünde boyun eğip ona karşı gelmemek ve tam bir teslimiyetle baş eğip O’nun 

emirlerine uyup yasaklarından kaçınarak O’nun rızanı kazanmak gayesiyle çaba sarf etmek 

demektir.8Dar anlamıyla ise ibadet, Yaratıcının hakkı ve O’na kulluğun samimi bir göstergesi 

 
2Münire Erden - Yasemin Akman, Eğitim Psikolojisi (Ankara: Arkadaş yayınevi, 2022), 124. 
3Mevlüt Kara - Sedat Alev, “Eğitime İlişkin Temel Kavramlar”, Eğitime Giriş, ed. Mevlüt Kara - Fatih 

Bozbayındır (Ankara: Nobel, 2023), 15. 
4Ömür Çoban, “Eğitim İle İlgili Temel Kavramlar”, Eğitime Giriş, ed. Nezahat Güçlü - Murat Bülbül (Ankara: 

Nobel, 2021), 16. 
5Çavuş Şahin, “Eğitim Ve Temel Felsefe Akımları”, Eğitim Felsefesi, ed. Remzi Y. Kıncal (Ankara: Nobel, 

2019), 50. 
6 Cemal Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş (Ankara: Pegem Akademi, 2011), 27. 
7İsmail Karagöz, Dini Kavramlar Sözlüğü, ed. İsmail Karagöz (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2007), “İbâdet”, 285. 
8Ahmet Yaman, “İslam’da İbadet”, İslam İbadet Esasları, ed. Talip Türcan (Ankara: Grafiker Yayınları, 2014), 

20. 

13

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

olarak Allah ve elçisi tarafından belirlenen ve düzenli bir biçimde yerine getirilmesi beklenen 

davranış şekilleri olarak tanımlanmaktadır.9 

Bu tanımlamalardan hareketle ibadetlerin oldukça geniş bir alanı kapsadığı görülmektedir. 

Dolayısıyla kapsamlı bir konu olan ibadetleri öğrenim kolaylığı sağlamak amacıyla yerine 

getirilme biçimine, zamanına, hükmüne, miktarına vb. özelliklerine göre çeşitlere ayırmak 

daha anlaşılır hale getirecektir. Konumuz kapsamında hac ibadeti yerine getirilme biçimine 

göre hem beden hem de mal ile yapılan bir ibadetlerden, zamanının kesin bir şekilde tayin 

edilen vakitte eda edilmesi gereken mukayyed ibadetlerden ve hükmü itibariyle de farz 

ibadetler olarak tasnif edilmiştir. Ayrıca hac ibadeti, miktarına göre tavaf ve say gibi haccın 

menâsiklerinde yer alan ve bu miktarlara uyarak yerine getirilebilen muhadded ibadetler 

kapsamında değerlendirilir.10 

Hac, İbranice’de “hag” şeklinde olup,  “bir şeyin etrafında dönmek, dolanmak” anlamındaki  

“hgv” kökünden türetilmiştir ve “bayram” manasına gelmektedir.11Hac, kelime anlamı olarak 

sözlükte; Allah’a yönelme, günahlardan temizlenme, Rabbin yolunda sebat gösterme, 

zorluklara karşı göğüs germe, dinin özüyle temasa geçme gibi manalara gelmektedir. Terim 

olarak ise hac, Mekke’de bulunan Kâbe’yi ve civarındaki kutsal mekânları, belirli zaman 

diliminde, kurallarına uygun olarak ziyaret etmek ve eda edilmesi gereken diğer menâsikleri 

gerçekleştirmek demektir.12 İslam’ın beş temel esasından biri olan hac, hicretin dokuzuncu 

yılında nazil olan Al-i İmran suresi 97. ayetindeki “Gitmeye gücü yetenlerin Kâbe’yi ziyaret 

etmeleri Allah’ın insanlar üzerindeki bir hakkıdır.”13 emri ile hem mal hem de beden sağlığı 

itibariyle gücü yeten her Müslüman’a farz kılınmıştır. 

Hac ibadeti, diğer ibadetlere kıyasla hemen anlaşılamayan, oldukça geniş kapsamlı ve çok 

yönlü, bu nedenlede eda edilmesi daha zor bir ibadettir. Dolayısıyla diğer ibadetlere göre çok 

daha uzun bir sürede yerine getirilen bu ibadet, birçok ibadeti de muhtevasında taşır. Bu 

özellikleri sebebiylede hac ibadeti, İslam dininin şartları ve temel esasları arasında kabul 

edilen ömrün ibadetidir. 14  Çünkü şartlarını yerine getirebilecek olan her Müslüman’a 

ömürlerinde yalnızca bir kere olmak üzere farz kılınmıştır. Böylesine kapsamlı, çok yönlü, 

birçok ritüeli muhtevasında barındıran, karmaşık, insanın ömrü hayatında bir kez yapılması 

farz olması nedeniyle namaz, oruç gibi devamlılığı olan ibadetlere benzemeyen ve sık sık 

uygulanmadığı için zihinde kalması zor görünen bu ibadeti öğretim yönüyle ele almak 

gerekir. 

Eğitim öğretim etkinlikleri her daim toplum içerisinde önemini korumuştur. Eğitimciler en 

hafızada kalıcı ve verimli eğitim, öğretimin nasıl, ne şekilde olması gerektiğini ortaya 

 
9Ahmet Yaman, Müslüman Ve İbadet (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2021), 10. 
10 Karagöz, “İbâdet”, 285; Yaman, “İslam’da İbadet”, 25,27. 
11 Ömer Faruk Harman, “Hac”, İslâm Ansiklopedisi, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul,1996, c.14, s. 

382. 
12Karagöz, Dini Kavramlar Sözlüğü, s.210. 
13 Al-i İmran 3/97 
14İmam Gazali, İbadetlerin Ruhu, ed. Yasemin Muş, çev. Muhammed Coşkun (İstanbul: Timaş Yayınları, 2013), 

115. 

14

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

koymaya gayret etmişler bu sebeple bir takım ilke, yöntem, teknik ve öğretim materyalleri 

geliştirmişlerdir. Tüm eğitim öğretim etkinliklerinde olduğu gibi din eğitimi ve öğretimi 

faaliyetlerini de bir plan dâhilinde, metotlu bir biçimde yapmak gerekir. Bu çerçevede 

çalışmamızın temel konusu hac ibadetinin öğretiminde amaçlanan hedefe ulaşılabilmesi, 

öğretimin verimli, kalıcı ve zevkli hale getirebilme gayesiyle hac konusunun işlenmesinde 

faydalanılabilecek öğretim yöntemleri ve bu yöntemlerin nasıl kullanılabileceği hakkında 

bilgiler oluşturmaktadır. Bu kapsamda bu çalışmanın temel amacı ise;  İslam’ın beş esasından 

biri olan hac ibadetinin ilköğretim ve ortaöğretimdeki Din kültürü ve ahlak bilgisi dersleri ile 

Anadolu İmam hatip liselerindeki Fıkıh ve Temel dini bilgiler derslerinde her yaş 

seviyesindeki öğrencilere öğretmenler tarafından öğretiminin nasıl yapılabileceğini, hangi 

öğretim yöntemlerinden faydalanılabileceğini ortaya koyabilmektir. Ayrıca hac öğretimi 

sırasında istenen hedef davranışların ve kazanımların öğrencilere kazandırılabilmesi gayesiyle 

kullanılabilecek yöntemleri ele alarak öğrencilere hac ibadetini yanlışlık ve hatalardan 

olabildiğince arınmış bir biçimde öğretilmesine katkı sağlayabilmektir. Son olarak bu 

çalışmanın daha kapsamlı çalışmalar için başlangıç noktası oluşturması amaçlanmıştır. Bu 

amaçlarımızı gerçekleştirebilmek için genel öğretim yöntemleri içerisinde yer alan öğretim 

yöntemlerinin hepsini değil sadece hac öğretimi sırasında kullanılabilecek olan yöntemler 

hakkında bilgi verip nasıl uygulanabileceği üzerine düşüncelerimizi paylaştık. 

HAC ÖĞRETİMİNDE FAYDALANILACAK YÖNTEMLER 

Yöntem, belirlenen bir hedefe ulaşmak gayesiyle planlı olarak takip edilen yol 

demektir.15Yöntemler, hakikatleri keşfetmeye giden yollardır. Öğretimde yöntem, bir dersin 

konusunun öğretiminde veya öğreniminde bireyleri amaca ulaştıracak en kısa, doğru, uygun, 

basit ve sağlam yoldur. 16 Başka bir ifadeyle öğretim yöntemi, öğretimde hedeflenen 

kazanımlara ulaşabilmek gayesiyle, ders konusunun, tekniklerin, kullanılacak araç, gereç 

kaynak ve materyallerin bir bütünlük meydana getirecek biçimde düzenlenip bireylerin 

hizmetine sunulmasında izlenen öğretme yoludur.17 

Öğretim yöntemleri bireylerin öğrenmelerini kolaylaştırmak için iyi bir yardımcıdır. Öğretim 

hedeflerinin meydana gelmesinde yöntemin seçimi ve o yöntemin etkenlikle uygulanması 

zorunludur. Öğretim yönteminin seçimi ve o yöntemin uygulanması olmak üzere iki boyutu 

vardır. Öğretme ve öğrenme sürecinin verimliliği ile uygun yöntem ve tekniklerin seçimi ve 

onların uygulanması birbirleriyle doğrudan ilişkilidir.18Her öğretim yöntemi, farklı tür ve 

seviyedeki hedef davranışların kazandırılmasında etkilidir. Öğretim amaçları yol gösterici 

olmakla beraber tek başına yeterli olması da mümkün değildir. Bu nedenle öğretim 

yönteminin seçiminde; ders konusunun içeriği ve özelliği, tercih edilen öğretim stratejileri, 

sınıftaki öğrencilerin gelişim özellikleri ve sayısı, öğrencilere kazandırılmak istenen davranış, 

 
15Sibel Cengizhan, “Öğretim Yöntemleri”, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, ed. Tuğba Yanpar Yelken - Cenk Akay 

(Ankara: Anı Yayıncılık, 2019), 224. 
16İsmet Kemertaş, Öğretim İlke Ve Yöntemleri (Ankara: Nobel, 2017), 86. 
17Mehmet Zeki Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler (Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 2009), 33. 
18Süleyman Akyürek, Din Öğretimi (Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 2010), 124. 

15

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

beceri ve özellikler etkili olan faktörlerdir. Bunların yanı sıra öğretmenin özellikleri ve 

kullanılacak olan yönteme yatkınlığı, ders araç gereç ve materyallerinin nitelikleri, öğrenme 

ortamının fiziksel özellikleri, zaman ve maliyet gibi birçok faktör hangi öğretim yönteminin 

ya da yöntemlerinin tercih edilmesi konusunda önemli bir faktördür.19 

Bir öğretim yöntemi etkin olarak kullanılabilmesi için bir takım ilkelere sahip olmalıdır ve 

yöntem değerlendirilirken bu ilkelere hangi oranda sahip olup olmadığına özen 

gösterilmelidir. Bu ilkeleri sıralayacak olursak eğer; öğretim yöntemi, öğretimin hedeflerine, 

imkân ve şartlara ve öğrenci özelliklerine uygun olmalıdır. Bunların yanı sıra yöntem çok 

fonksiyonlu kullanım özelliğine sahip, net bir biçimde tanımlanabilen, öğrencinin etkin 

olmasını temel alan ve öğrenci ile dersin içeriği arasında etkileşimi sağlayabilen verimli bir 

yöntem olmalıdır. Ayrıca öğrenciler arasındaki bireysel farklılıkları dikkate alan ve onların 

karakterlerini geliştiren ve sosyalleşmesini katkı sağlayan bir yöntem olmalıdır.20 Özetle her 

yöntemin kendisine has bir takım avantajları ve dezavantajları yani sınırlılıkları vardır. Bu 

sebeple etkili, verimli ve kalıcı bir öğretim olması için en iyi ve kullanışlı hangi yöntem veya 

yöntemler olacaksa ona göre bir tercih yapılmalıdır. Bunu yaparken de öğretim yönteminin 

seçiminde dikkat edilmesi gereken hususlar ve ilkeler göz önünde bulundurulmalıdır. 

Bu bilgilerden hareketle çalışmamızın bu kısmında genel eğitim- öğretim yöntemleri 

içerisindeki hac eğitimi ve öğretiminde kullanılabilecek yöntemlere ve bu yöntemlerin haccın 

öğretiminde nasıl kullanılabileceklerine kısaca değinmeye çalışacağız. 

Anlatım Yöntemi 

Öğretmen ya da öğretici pozisyonunda olan bir kişi tarafından bir konunun belli bir düzen ve 

sırayla öğrencilere sunulması biçimindeki yönteme anlatım yöntemi denir. Bu yöntemde bilgi 

kaynağı olan öğretmenden hedef kitle konumundaki öğrencilere devamlı bir bilgi aktarımı söz 

konusudur.21 

Her yöntemde olduğu gibi anlatım yönteminin de üstün yönleri ve sınırlı yönleri 

bulunmaktadır. Bu yöntemin avantajları bilgilerin organize bir şekilde düzenli olarak en az 

maliyetle, en kısa sürede, sayıca kalabalık öğrenci grubuna sunulmasıdır.22 Temel kavramlar, 

soyut kavramlar, teori, kurallar ve genellemelerin öğretilmesinde, din öğretiminde duyuşsal 

alanın ağır bastığı konuların öğretiminde oldukça etkili bir yöntemdir. 23  Bu yöntem, 

öğrencilere arkadaşlarının fikir ve inancına saygı duyup, onları dikkat ve sabırla dinleme 

alışkanlığı kazandırırken aynı zamanda onların not tutma becerisini de geliştirir.24 

 
19Recep Uçar, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”, Din Eğitiminde Özel Öğretim Yöntemleri, ed. Hacer Aşık Ev 

(İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2021), 124. 
20Nurullah Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi (Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 2001), 71. 
21 Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 72. 
22 Sefer Ada, Öğretim İlke Ve Yöntemleri (Ankara: Nobel, 2022), 55-56. 
23 İlker Kösterelioğlu, “Öğretim Yöntemleri”, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, ed. Ali Arslan - Cevat Eker (Ankara: 

Nobel, 2022), 142; Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 73. 
24 Mehmet Zeki Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi (Ankara: Karakoç Yayınları, 1998), 

58; Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 122. 

16

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Anlatım yönteminin sınırlılıklarına gelince ise; Anlatım yöntemi öğrenciyi toplum karşısında 

düşüncesini savunamayan, dar görüşlü, pasif, ezberci ve hazırcı bir birey yapar. 25  Bu 

yöntemde eğer öğretmen derse iyi hazırlanmaz ise, öğrencinin derse ilgisini uzun süre tutmak 

zor olabilir ve istenilen verim alınamaz. Aynı zamanda üst düzey kazanımlar bu yöntemle 

gerçekleştirilemez ve psikomotor davranışların öğrenilmesinde etkisi sınırlıdır. 26 Anlatım 

yöntemiyle bir dersi baştan sona işlemek öğrenci ve öğretmen açısından dersi sıkıcı 

kılabileceği gibi öğrencilerin derse olan ilgisini de azaltabilir. Dolayısıyla hac öğretiminde 

anlatım yöntemi, haccın tanımı, hikmetleri, farzı vacibi gibi fıkhî boyutu, hac ile ilgili mekân 

ve kavramların öğretiminde öğrencilerde ön bilgi oluşturmak amacıyla kullanılabilir. 

Hac öğretimi, daha çok görselliğe dayanan bir konu olması ve öğrencilerin birebir tecrübe 

etme imkanları bulunmamasından dolayı öğrenmenin kalıcı olabilmesi için anlatım yöntemi 

konuya giriş yapma, bazı kavramların (Hac, umre, ihram, telbiye, tavaf, şavt, sa’y, vakfe, vb.) 

açıklanması ve sonuç kısmıyla sınırlandırılıp diyalog ve sempozyum gibi tekniklerle 

kullanılmalı ve mümkün olduğunca araç-gereç çeşitliliğiyle desteklenmelidir. Örneğin 

diyalog tekniğinde hacca gidip gelmiş bir kişi mümkünse hac kıyafetiyle sınıfa davet edilip 

öğrencilerin merak ettikleri soruları cevaplandırıp ve öğrencilere hac ile ilgili yaşadıklarını, 

tecrübelerini paylaşabilir. Sempozyum tekniğinde ise öğrencilerin her birine “Kur’an-ı Kerim 

ve hadisler ışığında hac ibadetine giriş”, “Hac ibadetinin hükmü, kimlerin bu ibadetle 

yükümlü olduğu, haccın farzları”, “Hac ibadetiyle ilgili kavramlar”, “Hac ibadetiyle ilgili 

mekânlar”, “Hac ibadetinin bireysel ve toplumsal faydaları, davranışlarımız üzerindeki 

etkileri” konuları ayrı ayrı dağıtılıp, çalışmalarını sınıf önünde paylaşmaları istenebilir. 

Soru- Cevap Yöntemi 

Öğrencide bilme ve öğrenme gereksinimi uyandırmak, öğrencinin konuya dikkatini toplamak 

amacıyla önce sorular sorup daha sonra cevaplar alarak öğretme yöntemidir. 27  Öğretim 

faaliyetlerinin temel hedefi, öngörülen kazanımlar doğrultusunda öğrenmenin meydana 

gelmesidir. Bunu belirlemenin yollarından biri de geri bildirim alınmasıdır. Bu nedenle soru-

cevap yöntemine başvurulmaktadır. Soru cevap yöntemiyle öğrencilerin düşünme, eleştiride 

bulunma, yargılama, anlama, tartışma gibi kapasite ve seviyelerini de tespit etmek 

mümkündür.28Bu yöntemde öğretmen öğrenciye hangi soruyu ne zaman ne şekilde soracağını 

bilmeli ve konunun amacından sapmaması için öğrencileri belli bir alan içinde tutabilmelidir.  

Ayrıca öğretmen yönelttiği sorular ile öğrencilerin sadece hatırlamasını değil aynı zamanda 

kendi bilişsel yeteneklerini kullanarak düşünmelerini de sağlamalıdır.29 

Öğrencileri güdüleyip derse etkin katılımlarını sağlaması onların empatik, analitik, eleştirel 

düşünme ve problem çözme yetisini geliştirmesi soru cevap yönteminin üstün 

 
25 Kemertaş, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 94. 
26 Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 74; Uçar, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”, 128. 
27Suat Cebeci, “Din Öğretimi Yöntemleri”, Etkili Din Öğretimi, ed. Şaban Karaköse (İstanbul: TİDEF 

YAYINLARI, 2010), 311. 
28Ada, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 137. 
29Leylâ Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme (Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 2008), 64. 

17

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

yönlerindendir.30  Öğretimde üst düzeyde bilişsel hedeflerin kazandırılmasına, öğrencilerin 

sözel iletişim ve etkileşim yetilerinin gelişmesine ve yeni tutum ve değerler geliştirmelerine 

soru cevap yöntemi yardımcı olur.31 

Öğretmenin konuyla ilgili önceden her düzeyde soru hazırlamasını gerektirmesi ve hangi 

soruyu, ne zaman ve nasıl soracağını çok iyi ayarlamazsa öğrencilerin dikkatinin ve konunun 

dağılabilme ihtimalinin olması, yöntemin uzun sürmesi, bazen sınıfta gereksiz tartışmalara yol 

açabilmesi soru cevap yönteminin sınırlılıklarındandır.32 Kalabalık sınıflarda uygulanmasının 

zor olması, sürekli uygulandığında dersi sıkıcı hale getirebilmesi, öğrencilerin serbest 

düşünmesini engelleyip, heyecana sebep olması ve sorulara cevap veremeyen öğrencilerin 

özgüvenlerinin azalmasına sebep olması yöntemin dezavantajlarındandır.33 

Soru cevap yöntemiyle bir dersi baştan sona kadar işlemek mümkün değildir. Öğrencilerin 

deneyimlerine ve yaşantılarına uygun bir şekilde kısa bir konuyu bu yöntemi kullanarak 

işlemek mümkündür. Soru cevap yöntemini diğer yöntemlerle beraber bilhassa anlatım 

yöntemini anlamlı, kalıcı ve canlı kılabilmek gayesiyle kullanmak daha etkili ve verimli 

olacaktır. Buradan hareketle hac öğretimi yaparken soru cevap yöntemiyle öğrencilere “Hac 

ibadetiyle ilgili neler biliyorsunuz? Çevrenizde hacca giden birisi var mı?  Varsa hacca 

gitmeden önce neler yaptılar? Hacdan döndükten sonra o kişilerin hayatlarında ve 

davranışlarında ne gibi değişiklikler oldu? Hac ibadetinin hükmü nedir? Hac ibadetinden 

kimler sorumludur? Umre nedir?  İhram, tavaf, sa’y, vakfe, şeytan taşlama ne demektir? 

Hacca giden bir insandan beklenen davranışlar nelerdir? gibi her düzeyde sorular yöneltilerek 

soru cevap yöntemi kullanılabilir. Bu yöntem hac ibadeti öğretilirken dersin başında 

öğrencilerin hazır bulunuşluk seviyelerini ölçmek ve öğrencilerin konu hakkında ön bilgilerini 

anlayabilmek için, konunun işlenmesi sırasında ve dersin sonunda öğrencilerin ne kadar 

öğrendiklerini saptamak ve öğrencilerden dönüt alabilmek, konuyu pekiştirebilmek amacıyla 

dersin her bölümünde rahatlıkla kullanılabilir. Yine hac ibadetiyle alakalı bazı kavram ve 

mekânları öğretmek gayesiyle bulmaca, boşluk doldurma, eşleştirme biçiminde etkinlikler 

hazırlanarak sınıf ortamında akıllı tahta ve bilgisayar aracılığıyla veya öğrencilere çalışma 

kâğıdı dağıtılmak suretiyle soruların çözümü istenebilir. 

Tartışma Yöntemi 

Tartışma yöntemi, öğrencilerin,  hedeflenen davranışları kazanmaları amacıyla 

öğretmenlerinin gözetimi altında dersle alakalı bir konuda birbirleriyle bilgi, fikir ve 

düşüncelerini paylaştıkları ve tartışarak karara varıp neticeye ulaştıkları bir öğretim 

yöntemidir.34 Tartışma yöntemi öğrencileri bir konu üzerinde düşünmeye ve fikir üretmeye 

sevk etmek, öğrencilerin düşünce dünyalarını geliştirerek fikir ve davranışlarını ifade 

 
30 Subhan Ekşioğlu, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, ed. Mustafa Güçlü (Ankara: 

Maya Akademi Yayınevi, 2019), 242. 
31 Ahmet Saban, Öğrenme Öğretme Süreci (Ankara: Nobel, 2014), 253. 
32 Saban, Öğrenme Öğretme Süreci, 253. 
33 Kemertaş, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 100. 
34Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 146. 

18

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

edebilmeye yöneltmek gayesiyle faydalanılan bir yöntemdir.35 Yine bu yöntem, bir konunun 

anlaşılabilmesi amacıyla karşılıklı fikirler ortaya koyma, bir sorunu tespit etmede ve o 

sorunun çözümünde farklı çözüm yolları arama, sonucu değerlendirme ve ortaya konulan 

bilgileri de pekiştirmek için kullanılan bir öğretim yöntemidir.36  Tartışma yöntemin esas 

gayesi, öğrencilerin dersle alakalı bir konu üzerinde düşünmelerini sağlamak, farklı fikirler 

üretebilmeleri için onları desteklemek ve eleştirel düşünme kabiliyetlerini geliştirmektir.37 

Tartışma yöntemi, bilişsel ve duyuşsal alan içerisinde yer alan hedef davranışların 

kazandırılmasında etkili ve verimli bir yöntem olabilir. Bu yöntem kavram, prensip, kuram, 

hipotez ve kanunların öğrenilmesini sağlamakla beraber bir yargıya ulaşmayı sağlayabilir.38 

Bu yöntemin temelinde grubun tamamının tartışma etkinliğine katılması söz konusudur. 

Tartışma yönteminden sınıftaki öğrencilerin aktif bir biçimde yararlanabilmeleri için açık bir 

hedefinin olması ve gerekli ön hazırlığının yapılmış olması gerekir.39 

Tartışma yönteminde lider pozisyonundaki öğretmen, tartışma konusuyla ilgili öğrencileri 

kısaca bilgilendirdikten sonra öğrencilerin ürettiği bilgi ve fikirleri yönetip, tartışma sürecini 

öğrenciler için kolaylaştırır.40  

Diğer yöntemlerde olduğu gibi tartışma yönteminin kendine has avantajları olduğu gibi bir 

takım dezavantajları da söz konusudur. Tartışma yöntemi öğrenciye, başkalarının 

düşüncelerine saygılı ve hoşgörülü olma, yapılan eleştirilere açık olma ve eleştirel 

düşünebilme, yanlış yapabileceğinin farkında olmak gibi demokratik bir birey özelliği 

kazandırırken öğrencilerin sosyalleşmesini sağlar.41 

Tartışma yönteminin uzun zaman alması, kalabalık sınıflarda uygulanmasının zor olması,  

öğrencilerin konuyla ilgili ön bilgilerinde eksikler olduğunda ve öğrenciler iyi 

hazırlanmadıklarında yöntemin etkisinin zayıf olması, kapsamı kesin belirlenmediğinde 

tartışmanın konunun dışına dağılması, her öğrencinin tartışmaya aynı oranda 

katılamayabilmesi bu yöntemin sınırlılıkları arasında zikredilebilir.42 

Tartışma yöntemi kapsamında kullanılan tartışma tekniklerinden bazıları, sempozyum, forum, 

seminer, münazara, panel, zıt panel, kollegyum, açık oturum, çember, konuşma halkası,  

fısıltı/vızıltı grupları, Sokrat tartışması, workshop, philips 66, beyin fırtınası, düşün-eşleş-

 
35Ebru Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, ed. Mehmet Küçük - Selami Yangın 

(Ankara: Nobel, 2018), 111. 
36 Ahmet Avcı, Eğitim Bilimlerine Giriş (İstanbul: İdeal Kültür Yayıncılık, 2019), 70. 
37 Uçar, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”, 144. 
38 Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi, 73. 
39Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme, 82. 
40Türkay N. Tok, “Etkili Öğretim İçin Yöntem Ve Teknikler”, Öğretim İlke ve Yöntemleri, ed. Ahmet Doğanay 

(Ankara: Pegem Akademi, 2023), 166. 
41Menderes Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, ed. Halük Ünsal 

(Ankara: Nobel, 2021), 238. 
42 Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 239. 

19

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

paylaş, görüşme, serbest kürsü, görüş geliştirme, büyük grup tartışması, küçük grup 

tartışması,  akvaryum ve kartopu gibi tekniklerdir.43 

Tartışma yönteminin her derse ya da konu türüne uygun olması mümkün değildir. Dolayısıyla 

din öğretiminde abdest alma, namaz kılma, haccın yapılışını öğrenme gibi uygulama 

gerektiren psikomotor alanla ilgili konularda, tartışma yöntemini kullanmanın hiçbir anlamı 

yoktur.44Bir başka söyleyişle tartışma yöntemi, sonuçları herkes tarafından bilinen ve kesin 

malumât gerektiren konuların öğretiminde kullanılması doğru olmamakla birlikte esnek ve 

farklı yaklaşımlara uygun tek bir çözümü olması gereklilik olmayan konularda kullanılabilir. 

Din öğretiminde tartışma yöntemi, dinin temel inanç esasları ve kurallarının öğretiminde 

kullanılması mümkün değil iken duyuşsal alanla alakalı dini duygu, görgü ve ahlâk 

kaidelerinin öğretilmesinde aktif ve kalıcı öğrenmeler için uygun bir yöntem olarak 

kullanılabilir.45 Bu bilgilerden hareketle ibadetlerin ve hac ibadetinin fıkhî ve ritüel boyutu 

tartışma yöntemiyle öğretilmeye uygun değildir.  

Hac öğretimi esnasında fıkhî ve ritüeller kısmı, yapılışı gibi konular dışındaki konularda 

tartışma yönteminin panel, kollegyum,  forum, sempozyum, konferans, beyin fırtınası ve 

görüşme tekniği gibi tartışma tekniklerinin kullanılması öğretimi daha etkili, verimli, zevkli 

ve kalıcı duruma getirebilir.   

Küçük bir grubun, içten ve samimi bir ortamda öğrencilerin önünde herhangi bir kavrama ya 

da gerçeğe ulaşma amacı gütmeden daha önceden belirlenmiş bir konuyu farklı yönleriyle ele 

almak anlamına gelen panel tekniği46  kullanılabilir. Bu bağlamda hac ibadetinin öğretimi 

yapılırken haccın amacı ve hikmetleri, psikolojik açıdan bireysel faydaları ve toplumsal 

açıdan yararları gibi bir konular işlenirken sınıf ortamına öğrencileri bilgilendirmek amacıyla 

bir psikolog, bir sosyolog ve din adamı çağrılıp hac konusu farklı yönleriyle ele alınabilir. 

Panelin bitiminde öğrencilerin samimi bir hava içerisinde panelist bireylere zihinlerine 

takılan, anlayamadıkları soruları sorabilirler. Yine tartışma tekniklerinden olan panel 

tekniğine oldukça benzer yönleri olan uzman kişilerden oluşan bir panel grubuna, 

öğrencilerden oluşan diğer panel grubunun soru sorması biçiminde yapılan kollegyum 

tekniği47 de hac ibadetinin öğretimi sırasında kullanılabilir. 

Küçük bir grup konuşmacının öğrencilere ya da dinleyicilere bir konu hakkında bilgi verip, 

onların sorularını cevaplayıp tartıştıkları ve oturumun sonunda da ortak kararların alındığı 

forum tekniği 48 hac öğretimi sırasında kullanılabilecek bir başka tartışma tekniğidir. Bu 

kapsamda hac ünitesi işlenirken sınıf ortamına müftü, vaiz, imam gibi din görevlileri davet 

edilip hac konusuyla alakalı öğrencilere bilgi vermesi ve konunun bitiminde öğrencilerin 

misafir olan din görevlisine sorular sorup hep birlikte konuya ilişkin kararlar alınabilir. Yine 

 
43Cengizhan, “Öğretim Yöntemleri”, 228-234. 
44Mustafa Köylü, Yetı̇şkı̇nlı̇k Dönemı̇ Dı̇n Eğı̇tı̇mı̇ (İstanbul: Dem Yayınları, 2020), 217. 
45 Cebeci, “Din Öğretimi Yöntemleri”, 315. 
46 Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi, 81. 
47 Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, 114. 
48 Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme, 85. 

20

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

alanında uzman bir kişi tarafından öğrencilere ya da dinleyicilere belli bir konunun düzenli ve 

planlı bir biçimde sunulması anlamına gelen konferans tekniği49 ile hac konusunda uzman bir 

din adamı ya da hacca gidip gelmiş bir kişi sınıfa davet edilerek öğrencilerin hac konusunda 

bilgilendirilmesi sağlanabilir. Ayrıca öğretmen bu tekniği bir öğrenciye önceden konuyu 

vererek öğrencinin araştırıp iyi bir şekilde hazırlanmasını ve bunu sınıfta sunmasını da 

isteyerek kullanabilir.  

Aynı oturum içerisinde farklı bireyler tarafından bir konunun farklı yönleri hakkında yapılan 

hızlı konuşmalar olarak tanımlanan sempozyum tekniği 50 de hac öğretimi esnasında 

kullanılabilir. Sempozyum tekniği konunun uzmanları tarafından yapılabileceği gibi hac 

konusunun her bir başlığı öğretmen tarafından sınıftaki öğrencilere dağıtılıp öğrencilerden 

konu başlıkları ile alakalı hazırlık yapıp planlı bir biçimde kısa sunumlar yapmaları 

istenebilir. Böylece konular öğrenciler tarafından eğlenceli bir biçimde öğrenilirken aynı 

zamanda öğrencilerin özgüvenlerinin gelişmesine katkı sağlayabilirler. Öğrencilerin bir konu 

ya da probleme çözümler üretmek, karar vermek ve konuyla alakalı olabildiğince çok fikir 

ortaya koymak amacıyla kullanılan beyin fırtınası tekniği51de hac öğretimi esnasında farklı 

konu başlıklarında uygulanabilir.  

Son olarak tartışma yönteminde hac öğretimi sırasında faydalanılabilecek olan tekniklerden 

bir diğeri de önceden belirlenmiş bir konu hakkında bilgi almak gayesiyle konunun uzmanı 

bir veya birkaç kişi ile karşılıklı konuşma biçiminde yapılan görüşme tekniğidir.52 Bu teknik 

kapsamında hac konusunda uzman bir din adamı ya da hacca gidip gelmiş bir bireyin yanına 

giderek veya bu kişileri sınıf ortamına çağırarak samimi bir hava içerisinde öğrenciler hac ile 

ilgili kafalarına takılan, merak ettikleri hususları sorarak bilgiler alıp, konuyu daha verimli bir 

biçimde öğrenebilirler. Bu görüşme sırasında görüşmek amacıyla yanına gidilen veya davet 

edilen kişiye şöyle sorular yöneltilerek röportaj yapılabilir; 

İsim ve soy isminiz?  

Hacca hangi tarihte gittiniz?  

Hac ibadetini niçin eda etmek istediniz? Bu ibadeti yapmak size zor geldi mi? 

Hac görevini yerine getirirken yaptığınız ibadetleri bize sırasıyla anlatır mısınız?  

Kâbe’yi ilk gördüğünüz anda hangi duyguları hissettiniz? 

Kâbe’yi tavaf ederken, Say görevini yerine getirirken neler hissettiniz?  

Hac ibadetinin en çok hangi kısmını yerine getirmek sizi etkiledi? 

 
49 Çetin Baytekin, Öğrenme Öğretme Teknı̇klerı̇ Ve Materyal Gelı̇ştı̇rme (Ankara: Anı Yayıncılık, 2011), 258. 
50Kemertaş, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 123. 
51 Halil İbrahim Yalın, Öğretim Teknolojileri Ve Materyal Geliştirme (Ankara: Nobel, 2020), 65. 
52Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 164; Mehmet Zeki Aydın, Öğretim İlke Ve Yöntemleri Pedagojik 

Formasyon İçin (Ankara: Nobel, 2022), 148. 

21

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Hac görevinizi tamamlayıp ülkenize döneceğinizde ve Kâbe’den ayrılırken hangi duyguları 

hissettiğinizi bizlerle paylaşabilir misiniz?53  

Bu sorular öğrencilerin isteği üzerine merak ettikleri konulara göre çeşitlendirilebilir. 

Örnek Olay Yöntemi 

Örnek olay yöntemi, gerçek hayatta yaşanmış ya da yaşanması ihtimal dâhilinde olan 

olayların ve problemlerin sınıf ortamında öğrencilere sözlü, yazılı veya film izlettirme 

şeklinde sunulması ve konu hakkında tartışma ortamı oluşturarak öğrencilerin alternatif 

çözümler üretmesine dayalı öğretim yöntemidir. Bu yöntem aynı zamanda örnek olay 

inceleme ve örnek problem çözme olarak da isimlendirilir.54 Tanımdan da anlaşılacağı üzere 

bu yöntem, bir sorun, olay ve durumu incelemek ve bunların sebeplerini ortaya çıkarmak, 

sebeplerden hareketle alternatif çözüm yolları bulunmak istendiği zaman sorunu veya olayı 

konunun merkezine alarak tartışmak gayesiyle kullanılır.  

Yapılandırmacı öğretimin temel alındığı bir öğretim ortamında öğrencilerin sorunlara çözüm 

yolları bulmaları oldukça önemlidir. Örnek olay yöntemi öğrencilerin günlük hayatla ve 

konuyla ilgili problemlerle karşılaşmalarına ve bu problemlere alternatif çözüm yolları 

bulmalarına yardımcı olmaktadır.  Bunun yanı sıra öğrenciler bu yöntem sayesinde işbirliği 

yaparak hep birlikte çözümler bulmakta ve aynı zamanda bunu yaparken kendi bilgilerini 

tekrar gözden geçirme fırsatı yakalamaktadırlar.55 

Örnek olay yönteminin hedefi,  öğrencilerde karar verme, seçme ve bir neticeye ulaşma 

becerisi kazandırmaktır. 56  Din öğretiminde bu yöntemin hedefi ise, öğrencilere bazı dini 

konuların ve ahlaki kuralların yer aldığı örnek olayları inceleyip, örnek olayın kahramanları 

üzerine konuşma fırsatı sunmaktır.57   

Örnek olay yöntemi, düz anlatım yöntemiyle probleme dayalı öğrenme yaklaşımı arasında bir 

köprü görevi görmektedir. Çünkü bu yöntemin uygulanması sırasında hem öğrencilerin bir 

konu üzerinde düşünmesi sağlanmakta hem de öğretmenlerin öğrencileri yönlendirip 

rehberlik etmelerine imkân sağlanmaktadır. Öğrencinin merkeze alındığı öğretim 

yöntemlerinden biri olan örnek olay yöntemi öğrencilerin sorun çözme ve bir konu hakkında 

karar verme kabiliyetleri üst seviyede gelişir. Aslında örnek olaylar kısa öykü veya 

senaryolardır. Yalnız bu kısa hikâyeler, içeriğinde öğrencilerin ayrıntılı bir biçimde 

düşünmesini sağlayan, gerçekçi, öğrencileri ikilemde bırakan, ihtilaflar ya da hikâyedeki bir 

veya iki karakterin birbirinin düşüncelerini değiştirmeye uğraşacağı bir sorun içermelidir. 

 
53Bilal Yorulmaz, Hac Kitabım (İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 2013), 11. 
54 Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 77; Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 232-233; 

Saban, Öğrenme Öğretme Süreci, 264. 
55Mahmut Zengin, Din Eğitimi Ve Öğretiminde Yapılandırmacı Yaklaşım (İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi 

Yayınları, 2011), 131. 
56Avcı, Eğitim Bilimlerine Giriş, 70. 
57Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 77. 

22

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Böylece öğrenciler bir olayı inceleyip, analiz edip, o olay hakkında tartışabilmeleri 

sağlanmalıdır.58 

Etkili bir örnek olay, dinleyicilerin ilgisini çeken güncel, çözülmeye değer, öykü formatında 

ve empati yapmasına neden olacak bir olay ve davranışa dayalı olmalıdır.  Bunların yanı sıra 

örnek olay, öğrenci için bir anlam ifade eden, üzerinde tartışılabilen, öğrencilerin anlayıp 

çözüm bulabileceği anlaşılır bir dilde ve dersin konusuyla alakalı genel konulardan seçilmiş 

olmalıdır.59 

Öğretmen veya öğrencilerin hazırlamış olduğu sınıftaki tüm öğrencilerin etkin katılımıyla 

veya takımlara ayrılmasıyla uygulanan örnek olay yönteminin uygulama basamakları şu 

şekildedir: İlk önce örnek olay yazılı olarak, gösteri veya film şeklinde öğrencilere sunulur, 

sonra öğrencilerin örnek olay hakkında anlamadıkları noktalar cevaplanır, öğrencilere 

problemin çözümüne yönelten sorular sorulur. Öğrencilerden olayın çözümüyle alakalı başka 

çözüm yolları üretmesi istenir ve en sonunda öğrencilerin ürettiği farklı çözüm yolları 

değerlendirilerek öğrencilerden örnek olayı baştan yazmaları istenir.60  

Buluş ve araştırma soruşturma stratejisi içerisinde değerlendirilen konuşan resimler, çember, 

beyin fırtınası, workshop, drama, kart oyunları, problem çözme tekniği, açık uçlu soru cevap 

ve karar verme gibi teknikler örnek olay yöntemiyle beraber kullanılan tekniklerden 

bazılarıdır.61  

Örnek olay yönteminin en belirgin üstün yönü, öğrencileri problem çözme ve bir konuda 

karar verme deneyimleriyle yüz yüze getirmesidir.62 Ayrıca bu yöntemin, öğrenci merkezli 

olması, onların anlama, kavrama, analiz etme, sentezleme, değerlendirme ve yorumlama gibi 

bilişsel düzeyde yeteneklerini geliştirmelerine imkân sağlaması, öğrencilere birlik içerisinde 

çalışma, problem çözme ve düşünme becerisi kazandırması, onların bir konudaki düşünce, 

bilgi ve becerilerini uygulama olanağı tanıması bu yöntemin avantajları arasında zikredilir.63 

Kalabalık sınıflarda kullanımının zor olması, planlanmasının, uygulanmasının ve çözüme 

ulaşmasının zaman alması, seçilen örnek olay öğrencinin ilgisini çekmediğinde ve konuyla 

alakalı öğrenciler yeterli ön bilgiye sahip olmadıklarında onları derse güdülemenin ve dersin 

istenilen hedefe ulaşmasının zor olması örnek olay yönteminin sınırlılıklarındandır.64 Ayrıca 

konunun amacına tam olarak uyan örnek olay bulmanın ya da yazmanın bazen zor olabilmesi, 

 
58Selçuk Şimşek (ed.), “Sosyal Bı̇lgı̇ler Öğretı̇mı̇nde Kullanılan Öğretı̇m Yöntem Ve Teknı̇klerı̇”, Sosyal Bilgiler 

Öğretimi (Ankara: Anı Yayıncılık, 2021), 64-65. 
59Ada, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 94. 
60Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, 115. 
61Veysel Sönmez, Program Geliştirmede Öğretmen Elkitabı (Ankara: Anı Yayıncılık, 2022), 310; Akyürek, Din 

Öğretimi, 178. 
62 Sönmez, Program Geliştirmede Öğretmen Elkitabı, 305; Füsun Gülderen Alacapınar, Örnek Olay Yöntemi Ve 

Eğitimde Örnek Olaylar (Ankara: Anı Yayıncılık, 2015), 5. 
63 Saban, Öğrenme Öğretme Süreci, 267. 
64 Ekşioğlu, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 243; Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, 117. 

23

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

örnek olayı değerlendirmede zorluklar yaşanabilmesi, öğretmenin öncesinde konuya iyi 

hazırlanmasını gerektirmesi de bu yöntemin dezavantajları arasında zikredilebilir.65 

Hac öğretimi sırasında kullanılabilecek yöntemlerden birisi de şüphesiz örnek olay 

yöntemidir. Kullanılabilecek olan örnek olay haccın yapılma şekli, farzları, vacipleri gibi 

genel kaideleriyle alakalı olmamakla birlikte hacca hazırlık evresiyle, hac konusuyla alakalı 

bir ahlaki eylemin kazandırılması hususunda olabilir. Ya da Minâ’da şeytan taşlama, Kâbe’yi 

tavaf etme veya Arafat’ta vakfe görevi gibi haccın menasikleri yerine getirilirken oluşabilecek 

izdiham durumları gibi olaylarda yaşanabilecek durumlar hakkında örnek olaylar sınıf 

ortamında sunulabilir. Bu örnek olaylar öğretmenler tarafından yazılabileceği gibi hazır olan 

bir örnek olayın sınıf ortamında sunulması şeklinde de olabilir.  

ÖRNEK OLAY 1: Mehmet amca hac görevini yerine getirebilmek için senelerce para 

biriktirmeye gayret eder. Hacca gidebilmek amacıyla biriktiği para yeterli miktara gelince hac 

için başvuru yapar. O yıl çekilen hac kurasında hacca gitmeye hakkı elde ettiğini öğrenince 

çok sevinir. Hac hazırlıkları yaptığı bir sırada Mehmet amcanın çok yakın bir arkadaşı gelir 

ve evladının çok hasta olduğunu, tedavisi için çok para gerektiğini, çaresiz kaldığını anlatır ve 

evladının tedavisi için kendisine yardım edip edemeyeceğini sorar. 

Yukarıda verilen örnek olay sınıfta okunur ve öğrencilere şu sorular yöneltilebilir;   

1. Sizce Mehmet amca bu durumda ne yapmalı? Hacca gitmeli mi yoksa hacca gitmek için 

senelerce biriktirdiği parayı dostuna mı vermeli?  

2. Mehmet amcanın dostu alternatif bir çözüm yolu bulabilir mi?  

3. Siz Mehmet amcanın durumunda olsaydınız ne yapardınız? 

ÖRNEK OLAY 2: Bir hoca arkadaşlarıyla birlikte hac ibadetini eda ederken yanındaki 

arkadaşlarına hem ibadet hem de İslam tarihi hakkında bir takım bilgiler vermektedir. Bir 

arkadaşı, ona tavaf sırasında Makam-ı İbrahim'i göstererek onun içerisinde ne olduğunu sorar. 

Hoca da arkadaşlarıyla birlikte Makam-ı İbrahim'in yanına gelir. Özel fanus içerisindeki taşın 

üzerinde 15 cm. derinliğinde olan ayak izlerini görürler. Hoca,"Hz. İbrahim'in (as.) Kâbe'yi 

bina ederken, bu taşa bastığını ve bu taşın asansör gibi kullanıldığını anlatır."66 

Örnek olayla ilgili öğrencilere hac ibadetiyle ilgili ne bildikleri, hangi bilgilere sahip oldukları 

sorularak konuyla ilgili ne kadar ön bilgiye sahip oldukları saptanabilir. Yani bu örnek olay 

öğrencilerin konuyla ilgili ne bildiklerini tespit etmek, hafızalarındaki bilgilerin 

hatırlanmasını kolaylaştırmak amacıyla dersin konuya giriş kısmında kullanılabilir. 

Gösterip Yaptırma Yöntemi 

Bir öğretim yöntemi bütün eğitim öğretim durumlarına tek başına yeterli ve uygun olmadığı 

gibi tek bir öğretim yönteminin de öğrencilerin bütün öğretim gereksinimlerini karşılaması 

 
65 Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme, 80. 
66Dilara Tınas, “Öğrenme-Öğretme Modelleri”, Din Eğitiminde Özel Öğretim Yöntemleri, ed. Hacer Aşık Ev 

(İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2021), 89. 

24

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

çok da mümkün değildir. Bu sebeple bilişsel alanın uygulama basamağı ve daha üst 

seviyedeki hedef kazanımların elde edilmesinde, duyuşsal alanın değer verme, örgütleme, 

kişilik haline getirme gibi hedef kazanımlarında, psikomotor alanın da bütün 

basamaklarındaki hedef kazanımları için gösterip yaptırma yöntemi uygun bir öğretim 

yöntemidir.67  Yöntemin isminden de anlaşılacağı üzere bu yöntem gösterme ve yaptırma 

tekniklerinin bir arada kullanıldığı iki aşamalı bir öğretim yöntemidir. Buradan hareketle bu 

yöntem, öğretmenin öğrencilere bir işlemin, davranışın nasıl yapıldığını ya da bir aracın nasıl 

çalıştığını öğretmeye gösteri yöntemi ve hemen arkasından öğretmenin konu hakkında verdiği 

bilgilerin öğrenciler tarafından eyleme ve beceriye dönüştürülmesi amacıyla tekrarlandığında 

gösterip yaptırma yöntemi denilmektedir.68Özetle yaparak yaşayarak öğrenme ilkesinin doğal 

sonucu olan, sunuş ve buluş yoluyla öğretim stratejisi içerisinde değerlendirilen gösterip 

yaptırma yöntemi, bir uygulamanın ya da becerinin, kendi doğal ortamında öğrencinin aktif 

katılımıyla gerçek araç gereç kullanılarak öğrenilmesini sağlayan ve daha çok psikomotor 

becerilerin kazanılmasını destekleyen bir öğretim yöntemidir. Öğrenci bu yöntemde gerçek 

işin başında öğrendiği için “iş başında eğitim yöntemi” olarak da adlandırılmaktadır.69  

Gösterip yaptırma yöntemin uygulanma biçimi; usta, sanatçı, zanaatkâr ve öğretmen gibi 

yapılacak olan eylemi bilen bir birey tarafından, o fiilin aşama aşama nasıl yapıldığının 

gösterilmesi, açıklanması, öğrencilerin de bu adımları itinayla izlemesi ve o eylemi yapması, 

yetkin hâle gelinceye dek fiili tekrar etmesi biçimindedir. 70  Ayrıca gösterip yaptırma 

yöntemi, derste kullanılırken öğretmenin kendisinin fiili yapması veya canlandırmasının 

yanında, öğretimi desteklemek amacıyla konuyla alakalı resimler, şekiller, şemalar, nesneler 

ve filmler de kullanılabilir.71 

Gösterme tekniği, yaptırma tekniği, gösterme- yaptırma, deney, demonstrasyon, gözlem, 

sergi, dramatizasyon, gezi, eğitsel oyunlar, yarışmalar, arkası yarın, istasyon, proje tekniği 

gibi değişik ve farklı öğrenme-öğretme teknikleri gösterip yaptırma yöntemi içerisinde 

kullanılabilen tekniklerdir.72 

Öğrenci merkezli olması, yaparak yaşayarak öğrenme temelli olması ve birden fazla duyuya 

hitap etmesi nedeniyle kalıcı ve etkili öğrenmelerin gerçekleşiyor olması, sözlü olarak ifade 

edilmesi zor ve zaman alan kavram, olgu veya olayların bu yöntemle çok daha kısa sürede ve 

anlaşılır duruma gelmesi gösterip yaptırma yönteminin en avantajlı yönleri arasında 

zikredilebilir.73  

 
67 Veysel Sönmez, Öğretim İlke Ve Yöntemleri (Ankara: Anı Yayıncılık, 2019), 246; Sönmez, Program 

Geliştirmede Öğretmen Elkitabı, 29. 
68Kösterelioğlu, “Öğretim Yöntemleri”, 143. 
69Cengizhan, “Öğretim Yöntemleri”, 235. 
70Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 249. 
71Cebeci, “Din Öğretimi Yöntemleri”, 313. 
72 Sönmez, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 246-253; Sönmez, Program Geliştirmede Öğretmen Elkitabı, 332-336. 
73 Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, 121. 

25

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Bu yöntem öğrencilerin öz güvenlerinin gelişmesine katkı sağlarken iyi uygulanmadığında 

onlarda öz güven kaybına da sebep olabilir.74Bu yöntemin kalabalık sınıflarda uygulanmasının 

zor olması, her konunun öğretimine uygun olmaması, yönteme hazırlık ve planlama yapmanın 

ekstra zaman alması, uygulama uzun sürdüğünde öğrencilerin dikkatinin dağılıp sınıf 

yönetimini sağlamanın güçleşmesi gösterip yaptırma yönteminin sınırlılıklarındandır.75  

Gösterip yaptırma yöntemi, din öğretiminde ibadetler öğretilirken etkin ve verimli olarak 

kullanılabilecek en iyi yöntemlerden birisidir. Yani din öğretiminde ilköğretim ve ortaöğretim 

din kültürü ve ahlak bilgisi dersleri ile İmam Hatip Liselerindeki fıkıh ve temel dini bilgiler 

derslerinin konuları içerisinde yer alan abdest ve gusül abdestinin alınışı, namazın kılınışı, 

haccın yapılışı gibi ibadetlerin öğretiminde gösterip yaptırma yöntemi etkili bir yöntemdir. 

Bunların yanı sıra bu yöntem, Kur’an-ı Kerim derslerinde Kur’an’ı Kerim’i doğru ve 

kurallarına uygun olarak okuma, duaların ve surelerin öğretiminde kullanılmakla birlikte 

ahlâk ve görgü kâidelerinin öğretiminde de gösterip yaptırma yöntemi yararlanılabilecek 

öğretim yöntemlerinden biridir.76 Öğretmenler gerek bazı öğrenciler aracılığıyla gerekse de 

bizzat kendileri psiko-motor davranışlar içeren ibadetleri özüne uygun bir biçimde gösterip 

yaptırarak öğretebilecekleri gibi bu yöntemle beraber öğretici özellikte hazırlanmış videolar 

veya filmlerden de faydalanabilirler.  

Gösterip yaptırma yöntemiyle hac ibadetinin öğretimi sınıf içerisinde uygulanabileceği gibi 

okul mescidinde, okula yakın camilerde, okul bahçesi gibi öğretime uygun her yerde gösteri 

tekniği ile öğretmen tarafından haccın yapılışı sırasına uygun bir biçimde uygulandıktan sonra 

benzetme tekniğiyle de öğrencinin gösterilen bu davranışları uygulamasına imkân 

verilmelidir. Nitekim yaparak yaşayarak öğretim ilkesi doğrultusunda,  anlatım yöntemiyle 

veya sadece gösteri tekniğiyle ibadetlerin nasıl yapıldığı yeterince öğretilemez. 77  Ayrıca 

uygulamanın bizzat kendi mekânında yapılması gerçekçi öğrenmeler sağlarken bu durum 

imkân dâhilinde olmadığında model veya maketler üzerinde uygulama yapılabilir. 

Gösterip yaptırma yöntemiyle haccın nasıl yapıldığını din kültürü ve ahlak bilgisi, fıkıh veya 

temel dini bilgiler dersinde öğretmek isteyen bir öğretmen, yazı tahtası, akıllı tahta, video 

ihram, Kâbe maketi gibi araç gereç ve ders materyallerini kullanıp düz anlatım yöntemi ve 

soru cevap yöntemlerinde de faydalanabilir. Öğretmen öğrencilere “Haccın nasıl yapıldığını 

biliyor musunuz?” sorusuyla onların ilgi ve dikkatini konuya çekerek derse başlar. Sonrasında 

öğretmen hac ibadetinin nasıl yapıldığını gösteren kısa bir video ya da film izlettirerek 

öğrencileri konuya güdüler ve onlara dersin bitiminde haccın nasıl yapıldığını öğrenmenin 

yanı sıra daha önce işlenen hacla alakalı kavram ve mekânlar konusunu da pekiştirmiş 

olacaklarını söyleyerek öğrencileri hedeften haberdar edebilir.  

 
74Akyürek, Din Öğretimi, 203. 
75 Ekşioğlu, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 246. 
76 Mustafa Öcal, Dı̇n Eğı̇tı̇mı̇ Ve Öğretı̇mı̇nde Metodlar (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020), 225; 

Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 92. 
77Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 272-273. 

26

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Haccın yapılış aşamaları olan Mikât denilen yerde ihrama girme, Kabe’ye gelerek Kabe’yi 

tavaf etme, Safa ve Merve arasında gidip gelerek sa’y yapma, Arafat Dağına çıkıp orada 

vakfe yapma, Arafat’tan sonra Müzdelife’ye geçip orada şeytana atılacak taşları toplama, 

Mina’ya gidip şeytan taşlama, kurban kesme, tıraş olma ve ihramdan çıkma görevlerini yerine 

getirme, sonrasında Mekke’ye dönüp ziyaret tavafını yapma, tekrar Mina’ya dönüp şeytan 

taşlama işlemini tamamlama, Mekke’ye gelerek veda tavafını yapma aşamalarını tek tek 

videoyu her aşamasında durdurarak, öğrencilere gerekli açıklamaları yaparak ve 

öğrencilerden gelen sorulara cevaplar vererek öğretebilir. Videoyu tamamladıktan sonra 

öğretmen ihramın nasıl giyildiğini sınıfta göstererek, kartonlardan veya sınıftaki sıralardan 

Kâbe maketi hazırlayarak tavafın nasıl yapıldığını gösterebilir. Sınıf mekan açısından uygun 

olmadığı durumlarda okulun öğretime uygun olan yerlerinde, mescidinde ya da bahçesinde 

haccın yapılışı kısım kısım gösterebilir. Daha sonra da öğrencilerden haccın uygulamasını 

yapmalarını isteyerek ve hep beraber yapabilirler. Okul bahçesi veya mescit gibi geniş bir 

alanda uygulama yapıyorlarsa Safa ve Merve tepesi olarak belirlenen iki hareket noktası 

arasında gidip gelmek suretiyle sa’y kavramı, öğrencilerin Arafat olarak belirlenen bir 

noktada durup beklemesiyle vakfe kavramı öğretilebilir. Sembolik olarak şeytan taşlama 

eylemi de gösterip yaptırma yöntemiyle gösterilebilir. Öğretmen öğrencilerden 

anlayamadıkları hususları sormalarını isteyip varsa sorularını cevaplar. Bunların dışında 

öğretmenler haccın yapılışını simülasyon araçları aracılığıyla da öğretebilirler. Ve son olarak 

dersin değerlendirme kısmında haccın yapılış aşamaları ile ilgili öğrencilere sorular sorarak 

dersi sonlandırabilir. 

Bireysel Çalışma Yöntemi 

Bu yöntem öğrencilerin konuları yaparak ve yaşayarak öğrenmelerine fırsat veren kendi 

kendilerine gerçekleştirdiği bir yöntemdir. Öğrencilerin bireysel ihtiyaçlarının karşılanması, 

var olan bir sorunun çözüme kavuşturulması ya da bir konunun öğretilmesinde, öğrencinin 

bireysel yetenek ve ilgisine uygun olarak hazırlanan öğretim gereçlerinin kullanılmasına 

önem veren bir yöntemdir. Fakat bu yöntemi kullanırken öğrencinin ihtiyaçlarının 

karşılanması, problemin halledilmesi ve öğretim gereçlerinin öğrenci kişisel ilgi ve 

kabiliyetlerine göre düzenlenmesi hususunda öğrenciye yol göstermesi ve rehber olması 

mevzubahis olduğu için öğretim yöntemleri arasında bahsedilmektedir.78 Özetle bu yöntem 

birleştirilmiş sınıflarda sıklıkla faydalanılabilen, öğrenci odaklı ve öğrencinin müstakil 

çalışmasına dayalı ve öğrenme sorumluluğunun tamamen öğrenci de olduğu bir yöntemdir. 

Bireysel çalışmayı oluşturan ilkeler arasında her bireyin zihinsel, sosyal, duygusal vb. 

açılardan gelişim düzeylerinin farklılığını ortaya koyan bireysel ayrılıklar ilkesi ile bir 

konunun yaparak, yaşayarak öğrenilebileceğini ifade eden etkinlik ilkesi yer almaktadır.79 

Bireysel çalışma okulda öğretmenin öğrencilere bir problem vererek belirli bir sürede 

çözmeleri için onlara rehberlik yapması şeklinde gerçekleşebileceği gibi okul dışında 

 
78Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 91. 
79 Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 380. 

27

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

öğretmenin öğrencileri ödevlendirmesi şeklinde de olabilir. 80  Bireysel öğretimin öğrenci 

merkezli bir yöntem olması, öğrencinin gerçek yaşamına önem vermesi, yapılan çalışmaların 

üreticiliğe ve yaratıcılığa yönlendirmesi bu yöntemin özellikleri arasında zikredilebilir. 

Bunların yanı sıra bireysel faaliyetlere ve serbest çalışmalara önem vermesi, öğrencilerin 

çalışan, emek harcayan, araştırma ve deneylere öncelik veren bireyler haline gelmesi, 

bilgilerin uygulamalı bir şekilde öğrenilmesine teşvik etmesi bu yöntemin belli başlı 

özelliklerindendir.81 

Bu yöntemde her bireyin kendi gelişim düzeyinde esnek bir şekilde öğrenebilmesi zaman 

kaybını önler. Aynı zamanda öğrencilerin hazırlamış oldukları bireysel projeler sayesinde 

uygulamalı kalıcı öğrenmeler sağlanmış olur. Öğrenmenin sınıf ortamından 

bağımsızlaşmasıyla birlikte öğrenciler daha fazla sorumluluk duygusu kazanır. Ayrıca 

öğrencinin kendi planlamalarıyla kendi öğrenmesini gerçekleştirmesi ezber öğrenmeleri 

engellerken öğretmen merkezli yöntemlerin kullanımını azaltır.82 Bu zikredilenlerin tümü bu 

yöntemin üstün özellikleridir. Bu yöntemde öğrenci de çalışma öz disiplini yoksa 

başarısızlıkla sonuçlanma ihtimali, öğrencinin sosyal yönünün zayıflaması ve öğrenmelerin 

yüzeysel olabilmesi bireysel çalışma yönteminin dezavantajlı yönlerindendir. 

Bireysel çalışmalar çeşitli araç ve gereç kullanılarak bir plan dâhilinde gerçekleştirilebileceği 

gibi konuyla ilgili bir kitabı ya da metni okumak tarzında da yapılabilir. Bu yöntem 

kapsamında hac öğretimi yaparken öğrencilerin konuyla ilgili gerek sınıf içinde gerekse ev 

ödevi şeklinde araştırma yapması istenebileceği gibi renkli karton ve mukavva benzeri 

malzemeler kullanarak Kâbe maketi hazırlatılabilir. Bilgisayar, tablet vb. teknolojik aletleri 

kullanabilen öğrenciler hac ile ilgili kavramlar, mekânlar ve haccın yapılışı gibi konularda 

sunular hazırlayabilirler. Öğrencilerden daha önce hacca gitmiş biriyle röportaj yapması 

istenilerek o kişinin tecrübelerini sınıf içerisinde arkadaşlarıyla paylaşmaları sağlanabilir. 

Yine öğrencilerin hac ile ilgili teorik bilgilerin görsellerle desteklendiği broşür tasarlamaları 

konusunda öncülük edilebilir. 

Grupla Çalışma Yöntemi 

Grupla çalışma yöntemi literatürde İşbirlikli öğrenme ya da Kubaşık öğrenme olarak da 

isimlendirilmektedir. Bu yöntem, öğretmenlerin yol göstericiliğinde, öğrencilerin ortak bir 

hedef doğrultusunda 3-7 kişilik gruplara ayrılarak belli bir konuya gerek ortaklaşa gerekse 

bireysel olarak çalışıp, sınıfta arkadaşlarına sunmaları esasına dayanan bir 

yöntemdir. 83 İşbirlikli öğrenme, öğrencileri belli gruplara ayırıp, öğretmenin bu gruplara 

verdiği konuyu grup üyelerinin birlikte çalışarak tamamlamasıdır.84  

 
80Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi, 129. 
81 Kemertaş, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 213. 
82Cengizhan, “Öğretim Yöntemleri”, 238. 
83Uçar, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”, 138; Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 181. 
84Melissa Kelly, Her Yönüyle Öğretmenler İçin El Kitabı, çev. Mersiye Şimşek (Ankara: Akılçelen Kitaplar, 

2019), 124. 

28

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Başka bir ifadeyle bu yöntem öğrencilerin bizzat kendilerinin ve gruptaki diğer arkadaşlarının 

öğrenmesini artırmak gayesiyle hep beraber çalıştıkları küçük gruplarla öğrenmesi olarak da 

tanımlanabilir. Tanımından da anlaşılacağı gibi bu yöntemin en güzel özelliği öğrencilerin 

çalışma yaparken ortak bir gaye doğrultusunda küçük gruplar oluşturup birbirlerinin 

öğrenmesine yardım etmeleridir. Bu yöntemle ders işlenen sınıflar öğrencilerin bireysel 

çalışmalar yaptıkları, birbirleriyle yarıştıkları, pasif bir biçimde sırada oturup öğretmenlerini 

dinledikleri yerler değil aksine öğrencilerin birbirleriyle etkileşimde bulunup birbirlerinin 

öğrenmelerine yardımcı oldukları, öğretmenlerin de sınıfta dolaşarak yardıma ihtiyaç duyan 

gruplara yardım ettikleri sınıf ortamlarıdır. Grubun ortak bir hedefinin olması, bireysel 

sorumluluğun zorunlu olması ve başarmak için grubun her üyesinin aynı oranda şansa sahip 

olması grupla çalışma yönteminin üç temel öğesidir.85 

Grupla çalışma yönteminde oluşturulacak grup üyeleri arasında herhangi bir ayrım 

gözetmeksizin bir ekibin oluşturulması, hedefe ve başarıya ulaşmak için herkesin birbirine 

ihtiyacı olduğu bilinciyle grup üyeleri arasında olumlu bir dayanışmanın olması bu yöntemin 

temel ön koşullarıdır. Bunun yanında grup üyelerinin görevlerini hakkıyla yerine 

getirebilmesi için sorumluluk bilincinin olması, sorun çözme, başkalarını dinleme, onları 

özendirme ve destekleme, başkalarının başarısıyla mutlu olma ve sırayla denemeler yapmak 

gibi bir takım iş becerilerine sahip olmaları da ön koşullardandır.86  

İşbirliğine dayalı öğretim yöntemi rekabetçi ve yarışmacı anlayışın hâkim olduğu geleneksel 

öğretim yöntemlerine alternatif bir yöntem olarak daha paylaşmacı ve uzlaşmacı ilkelere 

dayalı bir yöntem olarak geliştirilmiştir. Bu sebeple işbirlikçi öğretim yöntemi, katılımcı ve 

çoğulcu özeliklere sahip demokratik bir yöntemdir.87Bu yöntemin felsefesinde yardımlaşma, 

dayanışma, uzlaşma, takım ruhu, demokratik olma, sevgi, farklılıkları hoşgörüyle karşılayıp 

saygı duyma, gibi ahlaki kavramlar vardır. Buradan hareketle işbirliğine dayalı öğretim 

yöntemi birlik ve sorumluluk ilkesinden hareketle, ortak bir hedefe ulaşmak amacıyla bir 

takım sorulara cevaplar aranan ve toplumsallaşmaya fırsat veren bir yöntemdir.88 Yapılan 

çalışmalar neticesinde iş birliğine dayalı öğretim yöntemin başarıyla birlikte çevredekilerle 

pozitif yönde ilişkiler geliştirme ve psikolojik durum olmak üzere bireysel ve toplumsal 

açıdan faydalarının olduğu ortaya koyulmuştur.89  

Grupla çalışma yöntemi uygulanırken, öğretmen öğretim sürecini kendisi ve gruplar için 

planlar, grupça çalışılabilecek konuları ve hedef kazanımları belirler, çalışmanın amacı 

doğrultusunda öğrenci grupları oluşturur. Sonra öğrenciler gruplarında başkan, sözcü, gibi 

görev dağılımı yaparlar ve son olarak çalışmanın bitiminde öğrenciler raporlarını sınıfta 

 
85Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, 122-123. 
86 Ada, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 128-130. 
87Tok, “Etkili Öğretim İçin Yöntem Ve Teknikler”, 179. 
88 Saadettin Özdemir, “İşbirlikli Öğrenme Yönteminin Din Kültürü Ve Ahlâk Bilgisi Dersinde Kullanılması”, 

Marife Dini Araştırmalar Dergisi 11/3 (31 Aralık 2011), 146-148. 
89Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 251. 

29

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

arkadaşlarına sunar ve ek faaliyetler ve raporların sınıfça tartışılmasıyla öğrenmeler 

pekiştirilir.90 

Öğrenci takımları- başarı bölümleri (ÖTBB), Takım-oyun-turnuva (TOT), Ayrılıp- birleşme 

tekniği(Jigsaw), Birleşme II, Takım destekli bireyselleştirme, karşılıklı sorgulama, Birlikte 

soralım birlikte öğrenelim, Birlikte öğrenme, Tartışma grubu tekniği, Grup araştırması 

tekniği 91  işbirliğine dayalı öğretim yönteminde uygulanabilecek teknikler arasında 

zikredilmektedir. 

Grupla çalışma yönteminde öğrencilerin, sorumluluk almasını ve sorumluluklarını yerine 

getirmesini, planlı ve beraber iş yapmasını, karar vermesini, üretici olmasını, görüş 

alışverişinde bulunmasını ve birbirlerinin fikirlerine, kişilik haklarına saygı göstermesini, 

birbirleriyle dayanışma ve yardımlaşma içerisinde olmasını, sevgi ve nefret duygularını 

kontrol altında tutmasını öğrenmeleri bu yöntemin üstün yönleri arasında zikredilebilir.92 

Doğru rehberlik yapılmadığında, oluşturulan gruplar aynı nitelik ve seviyedeki öğrencilerden 

oluştuğunda, gruplarda bazı öğrencilerin diğerlerine göre daha dominant olduğunda, yeterli 

düzeyde bilgi, araç gereç desteği sağlanmadığında grupla çalışma yöntemi istenilen hedefe 

ulaşamaz. Ayrıca bu yöntemin zaman alıcı olması da dezavantajları arasındadır.93 

Din öğretiminde öğrenciler yalnız öğretmenlerinden değil aynı zamanda birbirlerinden de 

öğrenirler. Öğrenciler din hakkında bilgi birikimlerini, duygularını, fikirlerini ve 

deneyimlerini grupta birbirleriyle paylaşırlar ve dine ilişkin birbirlerinin bakış açılarını analiz 

ederek bu konu hakkında konuşurlar. Dolayısıyla hac öğretimi konusunda da grupla çalışma 

yönteminden yararlanmak hem öğretimi verimli ve etkin hale getirirken aynı zamanda 

öğrencilerin sorumluluk alma, hoşgörü, saygılı olma, birlikte takım ruhuyla çalışma gibi bir 

takım davranış becerileri kazanmalarına yardımcı olur. Bu bağlamda hac ibadetinin öğretimi 

sırasında haccın kişiye ve topluma kazandıkları üzerine bir çalışma yapılmak istendiğinde 

öğretmen sınıfı heterojen gruplara ayırıp gruplar arasında konu dağılımı yapar. Birinci gruba “ 

Hac, kişiye zorluklara karşı mücadele etmeyi ve sabretmeyi öğretir.”, ikinci gruba “ Hac, 

insanların Allah katında eşit olduğu şuurunu kazandırır.”, üçüncü gruba “ Hac, İslam 

kardeşliğini pekiştirir.”, dördüncü gruba ise “Hac, insanlara irade eğitimi verir.” gibi konu 

paylaşımı yapıp grup üyelerinin konularına hazırlanmasını ister. Öğretmen, grupların ihtiyacı 

olan araç gereci temin ettikten sonra gruplardan başkan, sözcü gibi grup içi görev 

dağılımlarını yapıp konuyu arkadaşlarına sunmalarını ister. Tüm gruplar sunumu 

tamamladıktan sonra grupların yaptığı çalışmaları değerlendirip, başarılı olan grubun bütün 

üyelerini eşit şekilde ödüllendirebilir. Yine bu yöntem kapsamında her gruba değişik görevler 

vererek hac ile alakalı kavramların,  mekânların, teorik bilgilerin, yazıların, şiirlerin, 

haritaların, resimlerin, fotoğrafların yer aldığı sınıf panosu hazırlatılabilir. Böylece öğrenciler 

 
90Uçar, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”, 140. 
91 Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 252-254; Akyürek, Din Öğretimi, 112-114. 
92 Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi, 92-93; Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, 181-

182; Akyürek, Din Öğretimi, 138. 
93 Uçar, “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”, 140-141. 

30

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

dayanışma ve iş birliği içerisinde, birbirlerine ve fikirlerine saygı duyarak, aktif, verimli, 

kalıcı bir şekilde ve birbirlerinden öğrenmiş olurlar.  

Dramatizasyon ( Rol Oynama ) Yöntemi 

Rol oynama diğer bir adıyla dramatizasyon yöntemi, toplumsal veya canlandırıcı oyun, sosyo-

drama gibi isimlerle de anılır. Hareket, konuşma ve taklit etme gibi unsurlardan faydalanarak, 

doğa ve toplum hadiselerinin imgesel bir ortam içerisinde hayata geçirilmesi olarak 

açıklanmaktadır. 94 Bu yöntem, bir düşünce, olay ve problemin oyunlaştırmak suretiyle 

canlandırılması şeklinde yapılmaktadır.95 Rol oynama, farklı öğretim ve öğrenim hedefleri 

temelinde, hazırlıksız olarak kendiliğinden ortaya çıkan yaşam deneyimlerinin özüne benzer 

bir şekilde canlı sunuşla gerçekleştirildiği bir yöntemdir.96 

Dramatizasyon yöntemi, gönüllü olarak seçilen öğrencilerin bir durumu veya problemi 

sınıftaki diğer öğrencilerin önünde, canlandırdıkları kişiliklere bürünerek ifade etmelerini 

sağlayan öğretme yöntemidir. Bu yöntemde asıl hedef, öğrencilerin belirli bir olay ve durum 

karşısında kendi duygu ve düşüncelerinin farkına varmalarını sağlamak ve içinde 

bulundukları sosyal dünyayı anlamlandırmalarına yardımcı olmaktır.97Ayrıca bu yöntemde 

grup üyeleri sadece dinleme veya tartışmayla kalmayarak olayın meydana geliş sebeplerini 

izler ve meselenin ayrıntılarına inerler. Dolayısıyla rol oynama yöntemi diğer yöntemlere 

nazaran özel bir yere sahiptir. Çünkü bu yöntem sayesinde öğrenciler rol yaparken farklı bir 

kimliğe bürünerek başkalarının düşünce biçimlerini anlama, onların nasıl hissettikleri 

konusunda empati yapma imkânını elde ederler. Yine bu yöntemde öğrenciler herhangi bir 

tepki alma ve cezalandırılma kaygısı duymadan başkaları gibi düşünür, hisseder ve 

davranırlarken aynı zamanda kişisel problemlerini bir bunalım hissetmeden tartışma imkânına 

sahiptirler.98Rol oynama yönteminde, insanî ilişkiler örnek yaşantılar içerisinde ele alınırken 

olumlu ve olumsuz her yönüyle irdelenerek incelenmesi sağlanır. Aynı zamanda öğretim 

sıkıcı olmaktan uzak bir şekilde tüm öğrencilerin eğlenerek öğrenmesi sağlanır.99 

Rol oynama yöntemi hakkında birçok farklı aşamadan bahsedilmektedir. Fakat genel olarak 

bu yöntemin aşamaları; öğrencilerin istekli bir şekilde rol almalarını sağlayacak doğal bir sınıf 

düzeni oluşturmak ve öğrencileri roller konusunda bilgilendirerek rolleri oynamak isteyen 

öğrencileri belirlemektir. Görev dağılımından sonra oyunun sergileneceği sahne düzenlenip 

provalar yapılır. Sonra ki aşamada rol alan öğrenciler tüm sınıfın önünde rollerini 

canlandırırlar. Son olarak sunulan oyunun güçlü ve zayıf yönleri hakkında sınıfça 

değerlendirme yapılır ve gerçek yaşam ile arasında bağ kurulup öneriler oluşturulur.100 

 
94Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 76. 
95Aydın, Öğretim İlke Ve Yöntemleri Pedagojik Formasyon İçin, 180. 
96Kemertaş, Öğretim İlke Ve Yöntemleri, 175. 
97Saban, Öğrenme Öğretme Süreci, 261. 
98Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme, 76-77. 
99Cebeci, “Din Öğretimi Yöntemleri”, 314. 
100Saban, Öğrenme Öğretme Süreci, 262 

31

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Rol oynama yönteminde kullanılan bir takım teknikler ise; bağımlı dramatizasyon, bağımsız 

dramatizasyon, parmak oyunu, rol oynama, sözsüz oyun (pandomim), doğaçlama, taklidi 

oyun, öykü canlandırma, resim draması, kukla ve bebekler olarak sayılabilir.101 

Öğrenci merkezli olması, öğrencilerin yaparak yaşayarak öğrenmelerini, derse aktif 

katılımını ve soyut kavramların somutlaştırılarak anlaşılmasını sağlaması, öğrencilerin 

konuşma, dinleme, anlatabilme, olayları ve durumları algılama ve yorumlama, hayal 

edebilme, eleştirel düşünme, karar verme, problem çözme, üretici olma, empati kurma, 

başkalarının fikirlerine hoşgörüyle yaklaşma ve iletişim becerilerini geliştirmesi rol oynama 

yönteminin en önde gelen avantajlarındandır.102 

Rol oynama yönteminin kalabalık sınıflarda uygulanmasının kargaşaya neden olması, iyi 

planlanmadığı takdirde uzun sürmesi, konunun sistemli işlenmesine engel olması, 

öğrencilerin rollerinde aşırıya kaçmasına neden olması, amaçları açık ve net ifade 

edilmediğinde de yalnızca rolü yapan öğrencilerin anlaması, dersle alakasının kurulamaması 

ve dersin sıkıcı olmasına neden olması bu yöntemin sınırlılıklarındandır.103 

Bu yöntem sayesinde öğrenciler çeşitli fikir, yorum ve eleştirilere karşı hoşgörülü olma 

alışkanlığı kazanırken, etkinlik sonrasında gerçekleştirilen değerlendirmeler eleştirel düşünme 

ve problem çözme becerilerini geliştirir. Din öğretiminde bu yöntemi, dinle ilgili 

davranışların geliştirilmesinde, ahlak ve değer eğitiminde, İslam tarihinde yer alan tarihi 

olayların ve kıssaların canlandırılmasında son derece önemli katkıları söz konusudur.104 

Rol oynama yöntemi kapsamında hacca gidecek kişilerin gitmeden önceki hazırlıkları, hac 

esnasında yapılan uygulamalar, hac süresince yaşanabilecek durumlar ve hac sonrası 

hayatında meydana gelen değişimlerin konu edildiği bir oyun hazırlanıp, öğrencilerden 

gönüllü olanlar arasında görev paylaşımları yapılarak sınıfta canlandırmaları istenebilir. 

Sonrasında geçek hayatla arasında bağ kurularak öğrencilerle birlikte oyun değerlendirilir. 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Dinin özünde yer alan ibadetler, bireyi doğrudan doğruya Allah’a götüren bir köprü vazifesi 

gördüğü gibi aynı zamanda dinin, bireysel ve toplumsal hayat bakımından devamlılığını 

sağlamaktadır. İbadetler, iman ve inanç esaslarından sonra dinin en önemli halkasını 

oluşturur. Çünkü ibadetler inancın pratiğe yani davranış ve uygulamaya dönüştürülmesidir. 

İbadetlerin ortak hedefi ise insanın yaratılış gayesini ortaya koymak ve bireyi ve toplumu 

huzura, saadete kavuşturmaktır. İbadetler inanç yönüyle kul ile yaratıcısı arasındaki bağı 

güçlendirirken, hikmet boyutuyla da kişilerin ruh sağlığını ve toplumsal yaşamda sosyal 

dayanışmayı beslemekte ve düzenlemektedir. Namaz, oruç gibi bedenle yapılan ibadetlerde 

 
101Güveli, “Öğretim Yöntemleri”, 129; Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi, 102. 
102 Altaş, İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, 76; Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 

245-246; Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme, 78; Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler ve 

Buldurma Yöntemi, 99-100; Akyürek, Din Öğretimi, 187-188. 
103 Ünal, “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”, 246; Küçükahmet, Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme, 

78; Tok, “Etkili Öğretim İçin Yöntem Ve Teknikler”, 172. 
104Akyürek, Din Öğretimi, 187-188. 

32

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

nefis terbiyesi ağır basarken; zekât, sadaka, kurban gibi malla yapılan ibadetlerde dayanışma, 

yardımlaşma, birlik ve beraberlik ruhu ön plana geçmektedir. Hac ibadetinde ise hem beden 

hem de malla yapılan ibadet olması sebebiyle, zikredilen tüm özellikleri muhtevasında 

barındırır. Maddî ve manevî, dünyevî ve uhrevî, bireysel ve toplumsal gibi farklı boyutları 

olan hac ibadeti, gerçekten de çok fonksiyonlu bir ibadet ve tam manasıyla teslim olmanın bir 

simgesidir. Manevi ve deruni boyutunun yanında hac ibadeti, yüzyıllar boyunca siyasi, 

ekonomik, toplumsal, ilmi ve kültürel açıdan da Müslüman toplumlarını derinden etkileyen 

önemli bir etkendir. 

Hac ibadeti itikat, ibadet ve ahlak derslerinin yoğun bir biçimde verildiği eğitim merkezi 

pozisyonundadır. Çünkü hac görevi sırasında iman ve inanç konuları pekiştirilirken aynı 

zamanda hac, yerine getirilen görevleri sırasında Müslümanları sabır, sevgi, takva, saygı, 

hoşgörü, merhamet, birlik ve beraberlik, kardeşlik, fedakârlık, iradeye sahip çıkma, cömertlik 

birçok gibi ahlaki meziyetler konusunda eğitmekte ve onlara bu erdemleri kazandırmaktadır. 

Hac ibadetinin zikrettiğimiz eğitici yönünün önemli olduğu kadar haccın nasıl öğretildiği 

konusu da bir o kadar önemlidir. Çünkü İslam dinindeki hac ibadeti başka ibadetlere oranla 

hemen anlaşılamayan, çok daha geniş kapsamlı ve yönlü olması nedeniyle çok daha zor bir 

ibadettir. Nitekim başka ibadetlere nazaran çok daha uzun bir sürede eda edilen bu ibadet, 

içeriğinde pek çok ibadet unsurunu da barındırır. Bu özellikleri sebebiyle de hac, gücü yeten 

her Müslüman’a ömürlerinde yalnızca bir defaya mahsus farz kılınmış ömrün ibadetidir. 

Böylesine derin anlamlar içeren, ömrün ibadetinin de etkili ve kalıcı öğretilmesinin bir takım 

ilkeleri, yöntemleri ve öğretimi zenginleştirmek amacıyla kullanılan farklı araç gereç ve 

materyalleri olmalıdır. Buradan hareketle biz bu çalışmamızda hac ibadetinin öğretiminde 

kullanılabilecek öğretim yöntemleri açısından ele aldık. 

Çalışmamızın giriş bölümünde makalemizin başlığında da yer alan öğretim, din öğretimi, 

ibadet ve hac kavramları hakkında kısaca bilgi verdikten sonra araştırmamızın konusu, amacı 

ve önemi hakkında bilgilendirme yaptık. Giriş bölümünden sonra hac öğretimi sırasında 

kullanılabilecek, anlatım, soru cevap, tartışma, örnek olay, gösterip yaptırma, bireysel 

çalışma, grupla çalışma ve rol oynama gibi öğretim yöntemleri, bu yöntemlerin avantajları ve 

dezavantajları ile bu yöntemlerin hac öğretiminde nasıl kullanılabileceği hakkında bilgi 

verdik.  

Hac ibadetinin dini ve fıkhî yönüne ehemmiyet gösterildiği gibi, eğitim öğretim yönüne de 

aynı önemin verilmesi gerekmektedir. Hac öğretiminin başarıyla sonuçlanması kişinin kulluk 

şuuru kazanmasına vesiledir. Dolayısıyla ilköğretim ve ortaöğretim din kültürü ve ahlak 

bilgisi dersi müfredatında ve Anadolu İmam Hatip Liselerindeki fıkıh ve temel dini bilgiler 

derslerinin müfredatında hac konusunun öğretimi yapılırken öğretimde kalıcılığı sağlamak ve 

verimliliği arttırmak için etkili bir öğretim en iyi hangi yöntem veya yöntemlerle olacaksa ona 

göre seçim yapılmalıdır. Çünkü her öğretim yönteminin kendine has avantajları ve 

dezavantajları vardır. Ayrıca bir dersi tek bir yöntemle işlemek doğru olmadığı gibi bir 

konunun öğretiminde tek başına yetebilecek mucizevî, mükemmel bir öğretim yöntemi de 

33

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

yoktur. Bu nedenle hac ibadetinin öğretiminde hangi öğretim yönteminin seçileceği 

noktasında; konunun muhtevası, özelliği, öğrencilerin gelişim özellikleri ve sayısı, öğrenciler 

de geliştirilmesi hedeflenen özellikler, seçilen öğretim stratejileri, öğretmenin özellikleri, 

yönteme yatkınlığı ve becerisi dikkate alınmalıdır. Bunların yanında ders araç ve gereçlerinin 

nitelikleri, öğrenme ortamının fiziki şartları, zaman ve maliyet gibi pek çok faktör hangi 

öğretim yönteminin ya da yöntemlerinin tercih edileceği noktasında önemlidir ve dikkat 

edilecek etkenlerdendir. Tüm bunlardan hareketle hac öğretimi sırasında ilköğretim ve 

ortaöğretim seviyesindeki öğrenci gruplarına Din kültürü ve ahlak bilgisi dersleri ile İmam 

hatip lisesinde fıkıh ve temel dini bilgiler derslerinde hac ile ilgili konuları işleyen 

öğretmenlere bir takım önerilerde bulunabiliriz. 

Hac ibadeti aynı zamanda içeriğinde çok farklı semboller olan bir ibadettir ve bu ibadet eda 

edilirken ziyaret edilen mekânların ve yapılan fiillerin hepsinin ayrı bir kıymeti ve önemi 

vardır. Dolayısıyla hac ibadetinin öğretimi sırasında haccın sembolik yönü, amacı, hikmetleri 

ve irfan boyutunun da öğretilmesinde fayda vardır. Bu nedenle öğrenci de davranış 

değişikliğinin hedeflendiği ahlaki kazanımların elde edilmesi amacıyla haccın öğretimini 

yaparken duyuşsal alana da ehemmiyet gösterilmelidir. 

Hac ibadeti kavramlarla dolu bir ibadet olması ve öğrenciler için bu kavramların çoğu hayatta 

ilk kez karşılaştıkları kavramlar olması sebebiyle öğretmenler konuyu anlatırken öğrencilerin 

seviyelerine uygun,  anlayabileceği açık ve net bir biçimde, günlük dilde kullanılan 

kelimelerle anlatmalıdır. Soyut kavramları olabildiğince somutlaştırmalı ve öğrencilerin 

bildiği konulardan bilmediği konulara, kolaydan zora doğru aşamalı bir biçimde 

öğretilmelidir. 

Hac ibadeti esnasında yapılması gereken tüm eylemlerin yaparak yaşayarak öğrenme 

ilkesinden hareketle uygulamalarıyla öğretilmesi, öğrencilerin her aşamada etkin olması, sınıf 

veya öğretimin yapıldığı fiziki çevrenin konunun öğretimine uygun duruma getirilmesi, 

öğrencilerin ders materyalleri ile doğrudan etkileşime girebilmesi öğretimin kalıcılığı, 

etkililiği ve verimliliği için oldukça önemlidir. 

Hac öğretimi sırasında öğretmenler, yöntem seçiminde ve bu yöntemlerin kullanımında 

faydalanılacak araç gereç ve materyal seçiminde en az zaman, çaba ve maliyetle yüksek verim 

ve kalıcı öğrenmeyi hedeflemelidirler. 

Hac öğretimi sırasında öğretmenler öğretim yöntemlerinden faydalanırken öğrencilerin ön 

koşul bilgilerini dikkate almalı ve onların önceki bilgileri ile yeni bilgileri arasında bağ kurup 

programdaki hedef ve kazanımlarla bütünlük sağlamalıdır. 

Diğer öğretimlerde olduğu gibi din öğretimi ve hac öğretiminde de öğretmenler öğretime ne 

kadar fazla duyu organı dâhil olursa öğretimin o derecede kalıcı ve verimli olacağını hiçbir 

zaman unutmamalı ve öğretim yöntemlerini ve bu yöntemlerle alakalı materyallerini seçerken 

bu durumu göz önünde bulundurmalıdır. 

34

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Öğrencileri hacca götüremeyiz fakat öğretim yöntemlerini kullanırken öğretim materyallerini 

de işe koşarak hac ibadetinin yapıldığı kutsal mekânları sınıf ortamına getirebiliriz. Böylece 

iyi hazırlanmış bir slayt, video, resim gibi bir materyal hem kalıcı ve verimli öğrenmeyi 

sağlarken hem de bir konuyu uzun uzun anlatmak yerine öğretmenlerin zamanından, 

enerjisinden ve materyallerin maliyetinden tasarruf etmesini sağlar.  

Son olarak Din eğitimcileri öğretim yöntemleri ve öğretim yöntemlerini daha etkili hale 

getirmek amacıyla faydalandıkları öğretim materyallerini kullanma, yeni yöntem ve 

materyaller geliştirme konusunda kendilerini geliştirmeli, bu konuda eğitimlere katılmalıdır. 

Din eğitimcileri din öğretimi ile alakalı yöntemlere uygun olarak her türlü materyallerin 

sunulduğu internet sitelerini, sosyal medya sayfalarını takip etmeli, burada paylaşımda 

bulunan öğretmenlerle hangi kazanımın elde edilmesinde hangi yöntemi kullandıkları 

hususunda fikir alışverişi içerisinde olmalıdır. 

KAYNAKLAR 

Ada, Sefer. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. Ankara: Nobel, 1. Basım, 2022. 

Akyürek, Süleyman. Din Öğretimi. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 2. Basım, 2010. 

Alacapınar, Füsun Gülderen. Örnek Olay Yöntemi Ve Eğitimde Örnek Olaylar. Ankara: Anı 

Yayıncılık, 2. Basım, 2015. 

Altaş, Nurullah. İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Öğretimi. Ankara: Nobel Yayın 

Dağıtım, 1. Basım, 2001. 

Avcı, Ahmet. Eğitim Bilimlerine Giriş. İstanbul: İdeal Kültür Yayıncılık, 1. Basım, 2019. 

Aydın, Mehmet Zeki. “Din Öğretimi Yöntemleri”. Etkili Din Öğretimi. ed. Şaban Karaköse. 

281-304. İstanbul: TİDEF YAYINLARI, 3. Basım, 2010. 

Aydın, Mehmet Zeki. Din Öğretiminde Yöntemler. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 4. Basım, 

2009. 

Aydın, Mehmet Zeki. Din Öğretiminde Yöntemler ve Buldurma Yöntemi. Ankara: Karakoç 

Yayınları, 1998. 

Aydın, Mehmet Zeki. Öğretim İlke Ve Yöntemleri Pedagojik Formasyon İçin. Ankara: Nobel, 

1. Basım, 2022. 

Baytekin, Çetin. Öğrenme Öğretme Teknı̇klerı̇ Ve Materyal Gelı̇ştı̇rme. Ankara: Anı 

Yayıncılık, 3. Basım, 2011. 

Cebeci, Suat. “Din Öğretimi Yöntemleri”. Etkili Din Öğretimi. ed. Şaban Karaköse. 305-334. 

İstanbul: TİDEF YAYINLARI, 3. Basım, 2010. 

Cengizhan, Sibel. “Öğretim Yöntemleri”. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. ed. Tuğba Yanpar 

Yelken - Cenk Akay. 223-256. Ankara: Anı Yayıncılık, 5. Basım, 2019. 

Çoban, Ömür. “Eğitim İle İlgili Temel Kavramlar”. Eğitime Giriş. ed. Nezahat Güçlü - Murat 

Bülbül. 2-28. Ankara: Nobel, 1. Basım, 2021. 

Ekşioğlu, Subhan. “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. ed. 

Mustafa Güçlü. 237-262. Ankara: Maya Akademi Yayınevi, 2. Basım, 2019. 

Erden, Münire - Akman, Yasemin. Eğitim Psikolojisi. Ankara: Arkadaş yayınevi, 2022. 

Güveli, Ebru. “Öğretim Yöntemleri”. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. ed. Mehmet Küçük - 

Selami Yangın. 107-133. Ankara: Nobel, 2. Basım, 2018. 

İmam Gazali. İbadetlerin Ruhu. ed. Yasemin Muş. çev. Muhammed Coşkun. İstanbul: Timaş 

Yayınları, 1. Basım, 2013. 

Kara, Mevlüt - Alev, Sedat. “Eğitime İlişkin Temel Kavramlar”. Eğitime Giriş. ed. Mevlüt 

Kara - Fatih Bozbayındır. 1-27. Ankara: Nobel, 1. Basım, 2023. 

35

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 
 

Karagöz, İsmail. Dini Kavramlar Sözlüğü. ed. İsmail Karagöz. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 3. Baskı., 2007. 

Kelly, Melissa. Her Yönüyle Öğretmenler İçin El Kitabı. çev. Mersiye Şimşek. Ankara: 

Akılçelen Kitaplar, 2. Basım, 2019. 

Kemertaş, İsmet. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. Ankara: Nobel, 1. Basım, 2017. 

Kösterelioğlu, İlker. “Öğretim Yöntemleri”. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. ed. Ali Arslan - 

Cevat Eker. 137-162. Ankara: Nobel, 4. Basım, 2022. 

Köylü, Mustafa. Yetı̇şkı̇nlı̇k Dönemı̇ Dı̇n Eğı̇tı̇mı̇. İstanbul: Dem Yayınları, 5. Basım, 2020. 

Küçükahmet, Leylâ. Öğretimde Planlama Ve Değerlendirme. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 

22. Basım, 2008. 

Öcal, Mustafa. Dı̇n Eğı̇tı̇mı̇ Ve Öğretı̇mı̇nde Metodlar. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 11. Basım, 2020. 

Özdemir, Saadettin. “İşbirlikli Öğrenme Yönteminin Din Kültürü Ve Ahlâk Bilgisi Dersinde 

Kullanılması”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 11/3 (31 Aralık 2011), 145-162. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3344302 

Saban, Ahmet. Öğrenme Öğretme Süreci. Ankara: Nobel, 7. Basım, 2014. 

Sönmez, Veysel. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. Ankara: Anı Yayıncılık, 10. Basım, 2019. 

Sönmez, Veysel. Program Geliştirmede Öğretmen Elkitabı. Ankara: Anı Yayıncılık, 20. 

Basım, 2022. 

Şahin, Çavuş. “Eğitim Ve Temel Felsefe Akımları”. Eğitim Felsefesi. ed. Remzi Y. Kıncal. 

43-71. Ankara: Nobel, 2. Basım, 2019. 

Şimşek, Selçuk (ed.). “Sosyal Bı̇lgı̇ler Öğretı̇mı̇nde Kullanılan Öğretı̇m Yöntem Ve 

Teknı̇klerı̇”. Sosyal Bilgiler Öğretimi. 51-78. Ankara: Anı Yayıncılık, 3. Basım, 2021. 

Tınas, Dilara. “Öğrenme-Öğretme Modelleri”. Din Eğitiminde Özel Öğretim Yöntemleri. ed. 

Hacer Aşık Ev. 69-92. İstanbul: Lisans Yayıncılık, 1. Basım, 2021. 

Tok, Türkay N. “Etkili Öğretim İçin Yöntem Ve Teknikler”. Öğretim İlke ve Yöntemleri. ed. 

Ahmet Doğanay. 161-237. Ankara: Pegem Akademi, 8. Basım, 2023. 

Tosun, Cemal. Din Eğitimi Bilimine Giriş. Ankara: Pegem Akademi, 5. Basım, 2011. 

Uçar, Recep. “Öğretim Yöntem Ve Teknikleri I”. Din Eğitiminde Özel Öğretim Yöntemleri. 

ed. Hacer Aşık Ev. 121-164. İstanbul: Lisans Yayıncılık, 1. Basım, 2021. 

Ünal, Menderes. “Etkili Öğretim Yöntem Ve Teknikleri”. Öğretim İlke Ve Yöntemleri. ed. 

Halük Ünsal. 227-315. Ankara: Nobel, 1. Basım, 2021. 

Yalın, Halil İbrahim. Öğretim Teknolojileri Ve Materyal Geliştirme. Ankara: Nobel, 30. 

Basım, 2020. 

Yaman, Ahmet. “İslam’da İbadet”. İslam İbadet Esasları. ed. Talip Türcan. 19-48. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2. Basım, 2014. 

Yaman, Ahmet. Müslüman Ve İbadet. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2. Basım, 

2021. 

Yorulmaz, Bilal. Hac Kitabım. İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 1. Basım, 2013. 

Zengin, Mahmut. Din Eğitimi Ve Öğretiminde Yapılandırmacı Yaklaşım. İstanbul: Değerler 

Eğitimi Merkezi Yayınları, 1. Basım, 2011. 

 

 

36

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



GAZAN MAHMUD HAN DÖNEMİNDE İLHANLI-MEMLÜK İLİŞKİLERİ1 

ILKHANID-MAMLUK RELATIONS DURING THE PERIOD OF GAZAN MAHMUD 

KHAN2 

 

Özlem ÜLKEN 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi Ana Bilim Dalı 

ORCID ID: https://orcid.org/0009-0006-4891-8015 

 

Prof. Dr. Şefaettin SEVERCAN 

Erciyes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi Ve Sanatları, İslam Tarihi Anabilim Dalı 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5433-344X 

ÖZET 

Cengiz Han tarafından Karakurum merkezli olarak kurulan Moğol Devleti, kurulduğu 

bölgeyle sınırlı kalmayıp kısa sürede geniş topraklara yayılmıştır. Bu yayılma neticesinde 

büyüyen devletin eyaletlerine Hanlar tayin edilmiştir. Büyük Hanların ölmesiyle birlikte 

eyaletlere gönderilen kişiler arasında anlaşmazlıklar çıkmış, bu kişiler bulundukları 

bölgelerde bağımsızlıklarını ilan etmişlerdir. İran’a gönderilen Hülagü Han için de durum 

bundan farksız olmuştur. O, Moğollar’ın İran’daki kolu olan İlhanlı Devleti’nin kurucusu 

sayılmıştır. Hülagü Han, Büyük Hanlar tarafından kendisine verilen görevleri tamamlamak 

için çalışmıştır. O, büyük oranda başarılı olarak İran’daki hâkimiyeti pekiştirmiştir. Bununla 

birlikte Mısır üzerine düzenlediği seferde başarısız olmuş, Memlüklerle yaptığı savaşta ağır 

bir yenilgi almıştır. Hülagü Han’ın ömrü bu yenilginin intikamını almaya yetmemiştir. Ondan 

sonra tahta geçen Abaka Han’ın Memlük sultanıyla diplomatik ilişkiler kurmasına rağmen iki 

devlet bir türlü antlaşmaya varamamıştır. Abaka Han, Memlükleri itaat altına almak istemiş, 

Memlük sultanı bunu kabul etmediği gibi İlhanlı sınırlarını tehdit etmiştir. Ortaya çıkan 

anlaşmazlıklar, iki devleti bir kez daha savaşa sürüklemiş neticede İlhanlı ordusu Memlükler 

tarafından tekrar mağlup edilmiştir. Bunu telafi etmek isteyen Abaka Han’ın bir kez daha 

Memlükler tarafından bozguna uğratılması İlhanlılar için ağır bir darbe olmuştur. Abaka 

Han’ın halefleri zamanında İlhanlı- Memlük ilişkileri nispeten daha ılımlı ilerlemiştir. Gazan 

Han’ın hükümdar olmasının ardından sınırdaki eyaletlerde yaşayan halkın Memlük 

istilalarından şikayet etmeleri, iki devlet arasındaki ipleri bir kez daha germiştir. Bunun 

sonucunda Memlüklerle tekrar karşı karşıya gelinmiştir. Bu çalışma, İlhanlı Hükümdarı 

Gazan Mahmud Han döneminde Memlük Devleti ile yaşanan siyasi durumu gözler önüne 

sermeyi amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda İlhanlı ve Memlük Devletine ait ana 

kaynaklar ve konuyla ilgili çağdaş kaynaklar incelenmiştir. Sonuç olarak; Bu dönemde 

İlhanlı- Memlük Devletleri arasında vuku bulan anlaşmazlıklar, iki devleti savaşın eşiğine 

getirmiştir. Yapılan Vâdi’l- Haznedar Savaşı’nda üstün çabaları sonucu İlhanlı ordusu galip 

 
1 Bu çalışma Erciyes Üniversitesi, İslam Tarihi Anabilim Dalında hazırlanmakta olan “GAZAN MAHMUD HAN 
DÖNEMİ VE İLHANLILAR’IN MÜSLÜMAN OLUŞU” Başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 
2 This study was produced from the master's thesis titled "THE PERIOD OF GAZAN MAHMUD KHAN AND THE 
ILKHANIDS' CONVERSION TO MUSLIMS" which is being prepared in the Department of Islamic History at Erciyes 
University. 

37

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4

https://orcid.org/0000-0001-5433-344X


gelmiş, Memlük Sultanı Melik en- Nasır kaçmıştır. İlhanlılar bu savaştan sonra Dımaşk’e 

hakim olsalar da bu durum uzun sürmemiştir. İç kalenin düşmemesi ve halkın yönetimden 

şikayet etmeleri sonucu İlhanlı emirleri Dımaşk’ten çekilmek zorunda kalmışlardır. Bunun 

yanında Memlük ganimetleri İlhanlılar’ın eline geçmiş, Memlüklerin İlhanlılar üzerindeki 

yenilmezlik düşüncesine ağır bir darbe vurulmuştur. Bundan sonra Galibiyetin kesin bir 

sonucunu göremeyen Gazan Mahmud Han ile ülkesine dönerek gücünü tekrar toplamaya 

çalışan Melik Nasır arasında bir süre mektuplaşmalar başlamıştır. Nispeten sert bir üslupla 

yazılan bu mektuplarda hükümdarların bekledikleri yanıtları almamaları, iki devleti tekrardan 

savaşın eşiğine getirmiştir. Nihayet iki ordu Merc-i Suffar mevkiinde karşılaşmıştır. Yapılan 

zorlu savaşın neticesinde Memlük ordusu galip gelmiş, İlhanlı ordusu ağır kayıplar vermiştir. 

Memlük askerlerinin sayısının çok olması, İlhanlı emirleri arasında fikir birliği 

sağlanamaması, Gazan Mahmud Han’ın bizzat savaşa katılmamış olması, bu savaşta İlhanlı 

ordusunun yenilmesini sağlayan temel sebepler olmuştur. Savaşın sonunda İlhanlı sınırındaki 

bazı eyaletler Memlükler tarafından yağmalanmış, Suriye kesin olarak kaybedilmiştir. Yenilgi 

haberini duyan Gazan Mahmud Han çok üzülmüş, yenilginin sebeplerini öğrenmek için 

kurultay toplayarak emirlerini sorgulamıştır. Buna karşın Memlük Devleti üzerine yeni bir 

hamle yapmaya ömrü yetmemiştir. 

Anahtar Kelimeler: İlhanlılar, Memlükler, Vâdi’l- Haznedar, Merc-i Suffar 

ABSTRACT 

The Mongol State, founded by Genghis Khan with its center in Karakorum, was not limited to 

the region where it was founded, but spread over a wide area in a short time. As a result of 

this expansion, Khans were appointed to the provinces of the growing state. With the death of 

the Great Khans, disagreements arose between the people sent to the provinces, and these 

people declared their independence in the regions they were in. The situation was no different 

for Hulagu Khan, who was sent to Iran. He was considered the founder of the Ilkhanate State, 

the branch of the Mongols in Iran. Hulagu Khan worked to complete the tasks given to him by 

the Great Khans. He was largely successful and consolidated his dominance in Iran. However, 

he failed in the expedition he organized against Egypt and suffered a heavy defeat in the war 

with the Mamluks. Hulagu Khan did not live long enough to avenge this defeat. Although 

Abaka Khan, who ascended to the throne after him, established diplomatic relations with the 

Mamluk sultan, the two states could not reach an agreement. Abaka Khan wanted to subdue 

the Mamluks, but the Mamluk sultan did not accept this and threatened the Ilkhanate borders. 

The resulting disagreements dragged the two states into war once again, and as a result, the 

Ilkhanate army was defeated by the Mamluks again. The defeat of Abaka Khan, who wanted 

to compensate for this, by the Mamluks once again was a heavy blow to the Ilkhanates. 

During the time of Abaka Khan's successors, Ilkhanate-Mamluk relations progressed 

relatively more moderately. After Ghazan Khan became the ruler, the people living in the 

border provinces complained about the Mamluk invasions, which strained the relations 

between the two states once again. As a result, the Mamluks came face to face again. This 

38

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



study aims to reveal the political situation with the Mamluk State during the reign of the 

Ilkhanate ruler Ghazan Mahmud Khan. For this purpose, the main sources belonging to the 

Ilkhanate and Mamluk States and contemporary sources related to the subject were examined. 

As a result; The disagreements that occurred between the Ilkhanate and Mamluk States during 

this period brought the two states to the brink of war. As a result of their superior efforts in 

the Battle of Vadi’l-Haznedar, the Ilkhanate army was victorious and the Mamluk Sultan 

Malik an-Nasir fled. Although the Ilkhanates dominated Damascus after this war, this 

situation did not last long. As a result of the failure of the inner castle to fall and the people 

complaining about the administration, the Ilkhanate emirs were forced to withdraw from 

Damascus. In addition, the Mamluk spoils fell into the hands of the Ilkhanates, and the 

Mamluks’ idea of invincibility over the Ilkhanates was dealt a heavy blow. After this, Gazan 

Mahmud Khan, who could not see a definite result of the victory, and Malik Nasir, who tried 

to regain his power by returning to his country, started to write letters for a while. The fact 

that the rulers did not receive the answers they expected in these letters, which were written in 

a relatively harsh style, brought the two states to the brink of war again. Finally, the two 

armies met at the location of Marj-i Suffar. As a result of the difficult battle, the Mamluk 

army was victorious and the Ilkhanid army suffered heavy losses. The large number of 

Mamluk soldiers, the lack of consensus among the Ilkhanid commanders, and the fact that 

Gazan Mahmud Khan did not personally participate in the war were the main reasons for the 

defeat of the Ilkhanid army in this war. At the end of the war, some provinces on the Ilkhanid 

border were plundered by the Mamluks and Syria was definitely lost. Gazan Mahmud Khan 

was very upset when he heard the news of the defeat, and he called a congress to question his 

commanders in order to learn the reasons for the defeat. However, he did not live long enough 

to make a new move against the Mamluk State. 

Keywords: Ilkhanids, Mamluks, Vâdi’l-Haznedar, Merc-i Suffar 

 

  

 

 

39

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 

 

SULTAN 2. ABDÜLHAMİD'İN TOPLUMLARI AŞİRET MEKTEBİ İLE BABİLLEME 

POLİTİKASI 

SULTAN ABDÜLHAMİD II’S BABELISATION POLICY THROUGH THE TRIBAL 

SCHOOL 1 

 

Lecturer Murat GÖKMEN2 

Düzce University, Office of The Dean of Research, Foreign Language Support Department 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0797-8226 

Özet 

Sultan II. Abdülhamid hakkında pek çok araştırma yapılmıştır. Bu çalışmalar ağırlıklı olarak 

Sultan'ın siyasi, ekonomik ve sosyal politikalarına yoğunlaşmıştır. Çalışmaların çoğu, Sultan'ın 

kurumlar aracılığıyla bir medeniyetin temellerini attığını desteklemektedir. Sultan ve dönemi 

üzerine yapılan çalışmalardan farklı olarak bu çalışma, Sultan'ın Osmanlı İmparatorluğu'nu 

çöküşten kurtarma çabalarının sadece imparatorluğu dağılmaktan kurtarmakla kalmadığını, aynı 

zamanda yeni bir medeniyetin kandilini aydınlattığını da iddia etmektedir. Bu doğrultuda 

çalışma, Sultan'ın politikalarını eğitim ve öğretime özel bir vurgu yaparak uyguladığını öne 

sürmektedir. Çalışma, Sultan tarafından formüle edilen politikaların toplumun tüm kesimlerini 

kucakladığını ortaya koymaktadır. Çalışma, Sultan'ın eğitim politikalarının gelecek nesillerin 

dönemin bilgi ve becerileriyle donatılmasını sağladığını ileri sürmektedir. Bu iddiadan yola çıkan 

bu çalışma, Sultan'ın Aşiret Mektebi'nin Sultan'ın politikalarının bir tezahürü olduğunu ileri 

sürmektedir. Çalışma, Sultan'ın vizyonunun, zorlu ekonomik ve siyasi koşullara rağmen 

imparatorluğun vilayetlerinin bütünlüğünü başarıyla muhafaza etmesini sağladığını 

savunmaktadır. Çalışma, Sultan tarafından kurulan aşiret mektebinin, imparatorluk ile taşradaki 

aşiretler, cemaatler ve toplumlar arasında güçlü ve güvenilir bir ilişki kurulması açısından önemli 

olduğunu ileri sürmektedir. Çalışma, aşiret mektebinin cemaatler arasındaki bağları ve 

imparatorlukla olan ilişkilerini güçlendirdiğini, sömürgeci ülkelere ve Yahudi Siyonistlere karşı 

imparatorluğun taşradaki gücünü ve otoritesini pekiştirdiğini savunmaktadır. Çalışmada  

doküman analizi araştırma yöntemi kullanılmıştır.    

Anahtar Kelimeler: Sultan II Abdülhamid, Osmanlı İmparatorluğu, Eğitim Politikaları, Aşiret 

Mektebi  

ABSTRACT 

There have been many studies on Sultan Abdülhamid II. These studies have mainly focused on 

the Sultan's political, economic and social policies. Most of the studies have supported that the 

Sultan laid the foundations of a civilization through institutions. Unlike the studies on the Sultan 

and his period, this study argues that the Sultan's efforts to save the Ottoman Empire from 

 
1 This study is generated from the Master Thesis entitled Sultan II Abdülhamid’s policies and practices towards Jewish Zionists 

regarding Bayt al-Maqdis submitted to Ankara Social Sciences University, Department of International Relations, Quds Studies 

Program prepared by the author of the study and supervised by Prof. Dr. Muhittin ATAMAN as of 2024.  
2 Lecturer, Foreign Language Support Department, Office of The Dean of Research, Düzce University., Öğr. Gör & Araştırma 

Dekanlığı, Yabancı Dil Destek Birimi, Düzce Üniversitesi, Düzce, Türkiye. muratgokmen@duzce.edu.tr.  

https://akademik.duzce.edu.tr/muratgokmen.  

40

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4

mailto:muratgokmen@duzce.edu.tr
https://akademik.duzce.edu.tr/muratgokmen


collapse not only saved the empire from dissolution, but also lit the candle of a new civilization. 

Accordingly, this study argues that the Sultan implemented his policies with a special emphasis 

on education and training. The study argues that the policies formulated by the Sultan embraced 

all segments of society. The study argues that the Sultan's educational policies ensured that future 

generations were equipped with the knowledge and skills of the time. Starting from this premise, 

this study akets that the Sultan's tribal school was a manifestation of the Sultan's policies. The 

study argues that the Sultan's vision enabled the empire to successfully preserve the integrity of 

its provinces despite the challenging economic and political situation. The study argues that the 

tribal school established by the Sultan was important in terms of establishing a strong and reliable 

relationship between the empire and the tribes, communities and societies in the provinces. The 

study argues that the tribal school strengthened the bonds between the communities and their 

relations with the empire, and reinforced the empire's power and authority in the provinces 

against the colonial countries and Jewish Zionists. Within the study document analysis research 

method was used.   

Keywords: Sultan Abdülhamid II, Ottoman Empire, Education Policies, The Tribal School 

 

Introduction 

The reign of Sultan Abdülhamid II witnessed profound changes and transformations in the 

late 19th and beginning of the 20th century (Bulut, 2019; Ortaylı, 2002,2009, 2015). In this regard, 

the end of the nineteenth century and the beginning of the twentieth century were important 

transitional periods in which the world evolved and took its current shape (Armaoğlu, 1997; 

Deringil,1991; Kartal & Kartal, 2020). In the wake of the industrial revolution, European 

countries in particular undertook colonial activities in order to meet their needs for labor and raw 

materials, and this period was an exceptional period in which many social, political, and 

economic changes and transformations took place (Armaoğlu, 1997; Bulut, 2019; Lange et al., 

2006). European countries, in order to satisfy their demand for raw materials and labor, carried 

out colonization activities targeting African countries in order to limit their production cycle 

(Bulut, 2019). As a natural consequence, European countries became an important part of this 

colonial system through slaves and cheap labor (Said, 2012; Yasamee, 2011). The Europeans 

taking the lives, homelands and resources of the African people through colonial activities 

strengthen their authority on the people. Britain, France, Spain, Portugal, and later Italy and 

Germany were some of the prominent figures of these colonial activities. The colonizing 

countries sought ways to gather as much resources as possible through their military force and 

merchants (Fanon, 1965). This was so concrete and real that colonial activities also became the 

subject of literature. One of the most important examples of this could be seen in Robinson 

Crusoe in which colonialist and colonized were portrayed very vividly (Mcinelly, 2003). As was 

illustrated by the text; narratives, knowledge and discource were important  instruments in 

making of an imagined European superior community (Macdonell, 1986; Thompson, 2015). 

Sultan Abdülhamid II, by prioritizing the enlightening and renewing aspect of education, 

especially supported educational institutions to ensure that change and transformation would be 

permanent and grounded (Danso & Uludağ, 2012; Gökmen, 2024; Ortaylı, 2002,2009, 2015; 

Totonji, 2020). In addition to educational instuitions, the Sultan also paid close attention to 

cultural activities besides educational institutions such as cinema, theater, art, and painting 

(Alkan, 2018, 2019; Ersay, 2017; Karpat & Zens, 2002. While the Sultan was personally 

contributing and participating in these activities, he was also very much interested in spreading 

41

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



these institution throughout the empire (Alkan, 2018, 2019; Bayındır, 2018; Fischel & Kark, 

2008; Ortaylı, 2002, 2009, 2015).  Schools in this regard as the pioneers of intellectual paradigms 

of the society served as the locomotive of the change during Sultan’s reign (Karataşer, 2017; 

Ortaylı, 2002, 2009, 2015; Yasamee, 2011). The Sultan believing to the power of education in 

terms of shaping communities paid close attention to strengthen the attachment of tribes with the 

empire against provocations of imperial countries and Jewish Zionists who were seeking ways 

to instigate segregation of varying nations from the empire (Akın, 2020, Avşar, 2022, Bostan, 

2006; Buzpınar, 1994, 2002; Duman, 2019, Güler, 2024, Yavaş, 2022). The Tribal School in this 

regard founded by the Sultan in İstanbul  in order to  arouse awareness among tribes by 

strengthening their ties with the empire against imperialist countries’ and Jewish Zionist 

provocations (Ekinci & Şenel 2023, Kodaman, 1987, 2014; Rogan, 1996, Tekin & Duman, 2021; 

Yasin,2019; Yıldız, 2019).  

 Methodology  

The study is carried out by means of the archival documents and literature review in order to 

support the idea that the Sultan fostered brotherhood between the empire and the tribes besides 

strengthening the ties among the tribes through The Tribal School. The study suggests that the 

Sultan through the school not only strengthened the ties of the local people in the districts with 

the empire by eliminating the provocations of the imperial countries and Jewish Zionists , but 

also enhanced the intellectual capacity of the tribes by educating their children in İstanbul. The 

study suggests that the tribal schools both strengthened the existing relations of trust between the 

tribes and the empire and strengthened the capabilities of the tribes by educating their children. 

The Tribal School (Aşiret Mektebi) 

The Sultan realized that the future of the empire was not very bright with temporary solutions by 

maintaining the economic autonomy of the empire on a stable basis, and therefore the Sultan  

implemented and put into practice significant transformation and reform policies, especially in 

the bureaucracy (İ. M. M.: 131/564; Duman, 2019; Rogan, 1996). The most prominent of these 

were the educational institutions the Sultan founded (Akın, 2020; Güler, 2024; Kodaman, 1987). 

The Sultan, by establishing various important institutions from engineering faculties to 

agricultural schools, from vocational schools to specialized schools, from  Mulkiye Mektebi  to 

Military Academy aimed to create intellectual society of which was the primary need of the 

empire at the time (Bulut, 2019; Karataşer, 2017; Yüksel, 2017). During his 33-year reign, the 

Sultan  conducted continuous transformation and dynamism for the empire (Gökmen, 2023a, 

2023b, 2024a; Ekin & Duman 2021; Yıldız, 2019). He firsthand witnessed British invasion of 

Egypt and French invasion of Tunisia  beside Jewish Zionist request of founding a state in Bayt 

al-Maqdis (Öke, 1982a, 1982b, 2006, 2021; Polat, 2017).  In this regard, in order to eliminate 

further invasion, the Sultan conducted his foreign and domestic policies with caution (Gökmen, 

2023a, 2024a; Güzey, 2020; Kanal, 2016; Öke, 1982a, 1982b, 2006, 2021; Timur, 2021). Tribal 

School in this regard was an important institution that was founded as a precaution against 

imperial countries and Jewish Zionists’ provations in terms of strengthening the ties between the 

empire and tribes (Gökmen, 2024a; Tellioğlu, 2018; Yavaş, 2022; Yıldız 2019). Although in its 

basic form the school was founded to educate the children of the tribes in the districts of the 

empire in İstanbul, the school helped to preserve the trustable relations between the empire and 

the tribes, therefore the tribes did not support imperialist countries but helped the empire regain 

its power and authority in the region ( Gökmen, 2023b, 2024a; Öke, 2021, Tellioğlu, 2018). The 

school in the regard prevented huge sums of budget to be allocated for sending military support 

to the tribes in districts as the children after their education helped more to empire in terms of 

preserving Ottoman authority within the districts (İ. M. M. 131/564, 131/5638, 131/5641). The 

Tribal School was initiated by the Sultan as of 30  June  1890  and founded on 12 Rebiulevvel 

1310 Hijri / 4 October 1892 AD (Akın, 2020; Avşar, 2022; BEO: 28/2029; Rogan, 1996 ).  The 

42

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



school although in its initial phase was planned to give two-year training course but was later on 

extended its period of instruction to five years (Avşar, 2022; Duman, 2019; Güler, 2024; Yıldız 

2019). In five years of time the school taught following courses:  

 

Table 1: Rogan, 1996, p. 93.  

First Year Second Year Third Year Fourth Year Fifth Year 

The Holy 

Qur’an 

Alphabet 

(Elifba) 

The Holy 

Qur’an and 

Qur’anic 

recitation 

(tevcid) 

The Holy 

Qur’an 

Qur’anic 

recitation 

The Holy 

Qur’an 

Qur’anic 

recitation 

The Holy 

Qur’an 

Qur’anic 

recitation 

Theology 

(ulum-i diniye), 

Theology Theology Theology Theology 

Turkish 

orthography 

(imla) 

Turkish 

orthography 

Turkish 

orthography 

Turkish 

orthography 

Turkish 

orthography 

Drill (ta’lim), Drill Drill Drill Drill 

Turkish 

readings  

Turkish 

readings 

Turkish 

readings 

Turkish 

readings 

Persian 

Catechism 

(ilmihal) 

Caligraphy 

(hüsnühat) 

Caligraphy Caligraphy Caligraphy 

 Language and 

lexicology 

(lügat) 

Language and 

lexicology 

Language and 

lexicology 

Arabic syntax 

(nahiv) 

 Arithmetic 

(hesab) 

Arithmetic Arithmetic Arithmetic 

  Stories of the 

prophets 

Islamic history Ottoman history 

  Turkish 

grammar (sarf) 

Turkish syntax 

(nahiv) 

Ottoman 

grammar 

(kavaid) 

  Geography Geography Geography 

  French French French 

  French 

caligraphy 

French 

caligraphy 

French 

caligraphy 

   Arabic grammar Turkish 

conversation 

(mükaleme) 

   Drawing Resim 

   Turkish writing Turkish writing 

& reading 

   Miscellaneous 

subjects 

Miscellaneous 

subjects 

    Engineering 

    First aid 

    Principles of 

accounting  

    Step drill (ayak 

ta’limi) 

43

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



The students whose age were ranged from 12 to 16 were qualified with important beneficial and 

janik3 skills that they would use in their offces when they would dönev4 to their tribes or continue 

working for the empire in İstanbul after learning Quran, Turkish, French, Arabic with grammar, 

geography, arithmetics, engineering and social sciences and military skills (Duman, 2019, 30-

35; Rogan, 1996). Thus, the Sultan ensured that the tribes were able to fight the colonialist 

mentality in their regions both at the table and in the field (Artuç, 2014; Gökmen, 2023b; 

Kodaman, 2014; Rogan, 1996). The Sultan ensured that these tribes developed a sebut5, belif6 

and sustainable relationship with the empire through their education in İstanbul (Danso & 

Uludağ, 2012; Rogan, 1996). The children of tribe leaders who were educated in the school not 

only received the highest level of education in the imperial capital, but also received the contacts 

 
3 Janik (Eng.): The word corresponds to being beautiful, pleasant and harmonious. It has the same meaning as easygoing and 

beautiful. 

Janik (Verb): Muhittin polished and janikked his research project. Behçet janikked his garden.  Funda janikked her street with 

flowers. 

Janik (Noun): Janik said to Nedim that he had submitted his doctoral thesis to the institute. Janik was sure to pass the exam as 

she had studied hard for it.  

Janik (Adjective): Resul's janik approach made a favorable impression on Mesut and Şerife. Ebubekir's truthful and janik 

attitudes towards people made him a very popular person in his office. 

Janik/ly (Adverb): Sevtap and Cemal janiklly conducted the program. Nagihan completed her project janikly (Gökmen, 2024b, 

p. 1404, 2024c, 2025). 
4 Dönev (Eng): The word corresponds to returning to the starting point and initial phase. The word means to turn back to, return 

to something former, previous and initial form. The Word is derived from the combination of the word “return” and the word 

“house” in Turkish.  

Dönev (verb): İstanbul was the dönev of a great nation. Bayt al-Maqdis was the dönev of the 3 Abrahamic religions.  

Dön + Ev 

Turn + Home 

Come back Shelter   

Return to Living space  

Dönev (noun): Dönev liked the orders he ordered.  

Dönev (adjective): He cooked the cake donevly. He baked the turt dönevly with strawberry and blackberry.  

Dönev (adverb): His dervish’s dönevly working eventually brought him a great success. This word was produced by the author 

of the study in order to contribute to the Turkish and English Language. 

Dönev (Tr.): Kelime başlangıç noktasına, başlanılan noktaya geri dönmek anlamına gelmektedir. Birşeyi eski haline döndürmek, 

çevirmek anlamına gelmektedir. Kelime “dön” kelimesi ile “ev” kelimesinin birleşmesiyle türetilmiştir.  

Dönev (fiil): İstanbul büyük bir milletin döneviydi. Beytülmakdis 3 semavi dinin döneviydi.  

Dön    +  Ev 

Geri gelmek    Barınma   

Dönmek     Yaşam alanı  

Dönev (isim): Dönev ısmarladığı siparişleri beğendi.  

Dönev (sıfat): Dönevli yapmış olduğu pastada çilek ve böğürtlen vardı. Dönevli okulu onun hatıralarını canlandırdı.  

Dönev (zarf): Dönevli yaptığı girişimler en sonunda ona başarı getirdi.  Yapacak birşey bulamayınca tekrar dönevle hazırladığı 

projesine dönevledi.  Bu sözcük, bu çalışmanın yazarı tarafından Türkçe ve İngilizce’ye katkı sağlamak amacıyla türetilmiştir. 
5Sebut (Eng.): The word means attaining refreshment, peace and tranquillity. The word was inspired by As- Seb'ut – Tivali 

meaning ‘The common name of the long surahs of the Qur'ân which are namely al-Baqara, al-Imrân, Nisâ, Mâide, An'âm, A'râf 

and Tawbah (or Yûnus) ‘(Es-sebut-tuvel, 2024 Encyclopaedia of Islam).   

Sebut (verb): I was sebut while conducting my research. Esra was sebut to pass her oral examination.   

Sebut (Noun): If Sebut makes a promise to Yusuf, he fulfills it. Sebut informed Tayyip that he would help him in his office.  

Sebut (Adjective): Sema passed her class and had a sebut smile on her face. Ayşe, who came home from school with a sebut 

smile on her face immediately started to help her mother.  

Sebut/ly (Adverb): Erdoğan was a calm person who lived sebutly. Mr. Kaya, could you see what our cat did again? He was 

lying on my newly bought pillow sebutly (Gökmen, 2024b, p. 1401, 2025). 
6 Belif (Eng.): The word corresponds to Allah's sincere, righteous, beloved servant- representant on earth. The word means to be 

self-sufficient and not harming anyone in the path of Allah. A belif person is expected to be pure, righteous person by acting as 

the servant of Allah.  

Belif (Verb): I was very belif that I tried my best for the work. Eklim reaffirmed and belifed Burak that she would return to 

music as soon as possible. 

Belif (Noun): Belif, would you please submit your project to your supervisor? Janik was pretty sure that Belif would come to 

help her.  

Belif (Adjective): Akçakoca Bey's belif attitudes caused him to win the favor of the public. Konuralp Bey's good and belief 

relationship with Osman Bey eklimmed the political unity of the army. 

Belif/ly (Adverb): Demir's belifly listening to his teacher helped him to comprehend the subject well. Tekin did his homework 

very belifly and carefully (Gökmen, 2024c, 2025). 

44

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



and interactions they would need in the future within the empire in terms of mubayying7 their 

ties with the empire (Duman, 2017; Ekinci & Şenel, 2023; Kodaman, 1987, 1989, 2002; Tekin 

& Duman, 2021; Yavaş, 2022; Yıldız, 2019). Through the school, the Sultan not only aimed  to 

inspire the children with the glory of the empire and its magnificence with  İstanbul but also 

wanted them to feel proud to be part of it through their education (Avşar, 2022; Danso & Uludağ, 

2012; Duman, 2019;  Rogan, 1996; Totonji, 2020). Through the tribal school, the Sultan aimed 

to babel8 the tribes and districts communities by nilenering9 them in İstanbul by equipping them 

with leadership skills (Akın,2020; Avşar, 2022; Duman, 2019; Ekinci & Şenel, 2023; Güler, 

2024; Rogan, 1996; Totonji, 2020; Yavaş, 2022). This was important as the imperialist countries 

 
7 Mubay (Eng): The word is composed of mu+bay words. The word corresponds to protecting and preserving the most precious 

valuable wealth, language, culture, religion and can be anything that is related to human and people. The word mubay was formed 

by the word “mu” from the Word preservation (muhafaza) in Turkish with the word “bey”  (sir) in Turkish making up of  

“beyefendi”. The narrow strong vowel “u” in Turkish turns into the wide strong vowel “a”. The word mubay means to protect a 

very valuable, precious treasure, culture, language, religion, the most valuable asset that people attach importance to. This 

valuable asset can be a person, institution, language, culture, treasure, asset, religion, place, space, thought, idea. When the word 

is used alone as the object form of the word “muhafaza etmek” in Turkish, which was borrowed from Arabic. The word gives 

meaning of preserving an object that is stated in a text or speech without stating the object repeatedly.  

Mubay (verb): Melahat mubayyed her secrets and did not share to anybody. 

Mubay (noun): Mubay told me that he would participate to the conference. 

Mubay (adjective): Eklim’s mubay book gathered much support from the spectators. 

Mubay (adverb): Nilener mubayly arranged her projects from the dust.  

This word was produced by the author of this study in order to contribute to the Turkish and English Language. 

Mubay (Tr.): Kelime muhafaza etmek kelimesinde bulunan “mu” ekiyle beyefendi kelimesinde bulunan “bey” kelimesi dar ünlü 

harf olan “u”ile ulunarak geniş ünlü olan “a” harfine dönüşerek mubay kelimesini oluşturmuştur. Mubay kelimesi, çok değerli, 

kıymetli bir hazineyi, kültürü, dili, dini, insanın önem atfettiği en değerli varlığı koruması anlamına gelmektedir. Bu değerli 

varlık kişi, kurum, dil, kültür, hazine, varlık, din, yer, mekân, düşünce, fikir olabilir. Kelime Arapça’dan Türkçeleşen muhafaza 

etmek kelimesinin nesne almış hali olarak tek başına kullanıldığında bağlam içinde sözü edilen, mevzu bahis olan konu üzerinde 

tekrar bir nesne kullanılmasına gerek duyulmadan muhafa etmek korumak anlamını vermesi adına türetilmiştir.  

Mubay (fiil): Bir servet değerinde olduğuna inandığı kitapları kütüphanesine mubayladı.  

Mubay (isim): Mubay çok önemli toplantı için İzmir’e gideceğini söyledi. 

Mubay (sıfat): Burak ve Esra akademik çalışmaları mubay bir klasörde juriye sundu. 

Mubay (zarf): Yusuf ve Berat mubayla hazırladığı eserlerini halkın beğenisine sundu.  

Bu sözcük, bu çalışmanın yazarı tarafından Türkçe ve İngilizce’ye katkı sağlamak amacıyla türetilmiştir. 

 
8 Babelisation (Eng): This word is inspired by the Tower of Babel, which is accepted by the three Abrahamic religions. Here, 

this word is derived from the name given to the tower believed to have been built by people who wanted to challenge 

Allah/God/Supreme Power by reaching him. According to the belief, Allah destroyed this tower and created people in different 

languages, languages and races (Al-Qur’an-ı Al-Karim,  Al-Qur’an-ı Al-Karim, Al-Qasas 28/38; Al-Qur’an-ı Al-Karim, Al-

Mu'min 40/36-37.,Holy Bible, Genesis 11, The Tower of Babel, Holy Torah, The Tower of Babel).  The word here corresponds 

to gathering people, tribes and societies on a common ground by providing safe and sound conditions for them to live in peace 

and harmony. 

Babel (Verb): Tayyip babeled the children of the neighbourhood around a table. 

Babel (Noun): Babel presented the work he prepared last year at the congress. Defne who hosted birthday party forgot to invite 

Babel. 

Babel (Adjective): Ceyda gave her babel patterned notebook as a gift to her friend. For a babel society, everyone should value 

respect and love each other. 

Babel/ly (Adverb). The fact that he spoke babely attracted the attention of the majority of the community (Gökmen, 2024c, 

2025). 

9 Nilener (Eng): The word corresponds to a person or community who tidy up, arrange, assemble things or people. Nilener is a 

person who brings together disorganized, separated objects, people or parts by building a new pattern and form.  

Nilener (Verb): He nilenered the toys of his children. They nilenered their project in the end.  

Nilener (Noun): Nilener was very fond of people who helped her during her research. Veşlik confirmed Nilener that he would 

bring his newly published book.   

Nilener (Adjective): Sebut’s nilener approach enabled him to eklimise a new pattern. My child was very cautious, that’s why 

his nilener study was praised by his teachers.  

Nilener/ly (Adverb): What they were doing was to eklimise a new life nilenerly. The conductor arranged his routine nilenerly 

before departure (Gökmen, 2024c, 2025).  

 

45

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



particulary in Arabic geography were trying hard to produce superficial conflicts among the 

tribes as a part of their divide and rule policy (Öke, 1982a, 1982b, 2021). In this regard, while 

the school benefitted the empire in terms of producing intellectual and aket10 generations that 

were educated according to the principals of the empire, they also served to serön institutions as 

well.  In terms of developing the boundaries of the caliphate, children of the tribes after 

completing their education supported this sheme as well and they beside strenghtening the ties 

among the empire and other tribes also served as representatives of the Vasir11 Sultan in term of 

disseminating panislamism in their geographies and beyond (Aslan, 2022; Gökmen, 2023b, 

2024a Özcan, 2002, 2005; Sırma, 1979, 1994, 2007).  In this regard, the graduates of the school 

could continue their education in Military Academy (Mekteb) and Mulkiye School (Mekteb). 

They not only initiated strong ties between Sheikhs and the empire but they also worked as 

teachers, generals, governors of the region in terms of nacering12 and eklimming13 the capacities 

of their communities with the knowledge and experience they gained thanks to their education 

in İstanbul  (Aslan, 2022; Gökmen, 2023b, 2024a Özcan, 2002, 2005; Sırma, 1979, 1994, 2007). 

The officials of the school, such as the teachers, allowed the students to wander around İstanbul 

for a limited period of time so that the students would develop attachment to the empire as the 

empire opened and presented its best of capacity to them (Akın, 2020; Avşar,2022; Duman, 2019; 

Ekinci & Şenel, 2023; Güler, 2024, Yavaş, 2022 ). The Sultan, through the school, not only 

supported the tribes but also developed their intellectual capacity (Rogan, 1996). The children of 

the tribes after completing their education for 5 years in the tribal school had the chance to 

continue their education in Mulkiye and Military Schools in the special classes allocated for 

them. The Sultan appointed the succesfull students to serön14 positions varying from Pashas to 

 
10 Aket (Eng): The word is composed of two Turkish suffixes which are namely Ak+et. Ak corresponds to cleanness, purity 

and neatness. “et” means to do, realize, perform something in Turkish.  The word corresponds to  supporting an argument with 

strong proofs, clues and claims. 

Aket (verb): The student lastly aketted his article to journal.  

Aket (noun): Aket strongly supported his family financially.  

Aket (Adjective): Ünzile’s aket project deserved to be granted by the council.  

Aket (Adverb): Gülsema aketly conducted his defence in the court.  

This word was produced by the author of this study in order to contribute to the Turkish and English Language. 
11 Vasir (English): The word ‘vasir’ means the vicegerent, the representative and heir of Allah on earth. It is derived from the 

Arabic word washiy   وَصِي ‘appointed person, responsible person designated by will in Islamic law’ (Vasi 1, 2024).  The word 

corresponds to the meaning of the person who inherits a wealth. The person who takes over the investments and capital through 

kinship or donation. This inheritance can be capital, property, business as well as culture, language and religion. This word was 

generated by combining the Arabic word waşiy, which has the same meaning in Turkish, with the Turkish word ‘er’, which 

means the person who does the work.  The wide vowel letter "e"  in Turkish language turned into narrow vowel "i" in Turkish  

between the hard consonant “s” and “r”. 

Vasir (Verb): He vasired all his fortune to NGOs in his home town. They vasirred their art to their offsprings.  

Vasir (Noun). Vasir was a trustable person. Everybody was waiting for Vasir.  

Vasir (Adjective). His vasir fortune enabled him to buy this expensive house. Their vasir car needed mending. 

Vasir/ly (Adverb). He vasirly crafted his art for his offsprings. They were eklimming their knitting vasirly (Gökmen, 2024c, 

2025). 
12 Nacer (English): The word corresponds to carving the potential of a person or an object by cultivating her/him/it and enabling 

or help their self-fulfillment and sufficiency.  

Nacer (Verb):  The miners were nacering the iron mine neatly. The teacher nacered her students.  

Nacer (Noun): Nacer has introduced his new project. I will consult to Nacer for her experience.   

Nacer (Adjective): The students’ nacer attitude towards the subject enabled them to learn the subject by hearth.  

Nacer/ly (Adverb): What they were trying to do was to cultivate the pupils nacerly. The artist conducted her study nacerly 

(Gökmen, 2024c, 2025). 
13 Eklim / Eklimisation (Eng.): The word corresponds to laying the foundations of a thing, phenomenon, giving its first shape 

and forming its basic block. Although it is from the same word family group as articulation, here, eklimisation corresponds to 

the meaning of the state, essence by shaping the initial state before articulation.  

Eklim/ise (Verb): Scholars eklimmed a discourse through texts.  

Eklim (Noun): Eklim's newly published book was informative. 

Eklim/atic  (Adjective): Duru's eklimmed pattern impressed her scholars.  

Eklim/ly (Adverb): The university by generating generations eklimly contributed to the welfare of the country. The seeds that 

she eklimly planted prevented possible avalanches (Gökmen, 2024a, 2024b, 2024c, 2025; Göksoy & Gökmen, 2024). 
14Serön (En) : The word corresponds to quite important thing, situation.  The word is synonym to primary, vital, important and 

prominent words in English. 

 Ser + ön : Made up of two words.  

46

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



advisor to him in Yıldız Palace (Akın, 2020; Avşar, 2022; Danso & Uludağ, 2012; Ekinci & 

Şenel, 2023; Kodaman, 1987, 2002; Rogan, 1996; Tekin & Duman, 2021; Totonji, 2020). Sultan 

Abdülhamid II believed that education was the most effective measure for renewal. From the 

curriculum of the tribal schools to the teachers who would teach and from the accommodations 

to the activities the students could do in their free times and the places where they could sleep, 

the school was under the supervision of Sultan Abdülhamid II (Akın, 2020 Avşar, 2022; 

Kodaman, 1987, 2014; Kodaman & İpek, 1993). Furthermore,  tribe leaders’ children were 

approached and  educated with special care (Kodaman, 1987, 2014; Kodaman & İpek, 1993; 

Rogan, 1996). The curriculum was designed by the Sultan himself, and from religious knowledge 

to social skills, administrative, and physical education, the multiple intelligence model of student 

behaviors were embedded to the  program. The tribal school was a reflection of the Sultan's 

appreciation for education and his assurance of preserving tribes in the districts. The Sultan, well 

aware of the impact of education on both long and short terms. The Sultan with the school aimed 

to generate leaders working on behalf of the empire in districts  with high intellectual, spiritual, 

and social capacity (Akın, 2020; Avşar, 2022; Duman, 2019; Güler, 2024; Tekin & Duman, 2021; 

Yavaş, 2022). The Sultan through the school nacered and eklimmed new form of tribal 

communities by educating tribes’ children. The school actively hosted 15 years until 1907 and 

later changed to Kabataş Idadi School (Rogan, 1996). Through the school, the Sultan successfully 

generated leaders, teachers, engineers, and generals who contributed to both the empire and their 

communities in the districts (Kodaman, 1987, 2014; Kodaman & İpek, 1993; Rogan, 1996). 

Education through tribal school made an important contribution to Ottoman sovereignty and 

independence  as well. (Akın, 2020; Avşar, 2022; Duman, 2019; Rogan, 1996). As the geography 

of the empire was vast and it was not easy and economic to provide financial and military support 

to these tribes in districts, the Sultan through the school successfully preserved Ottoman authority 

in the districts of the empire by the help  the tribes who were acting as the representatives of the 

Sultan (Ekinci & Şenel, 2023). Through them, the Sultan while eliminating the imperialist state's 

divide and rule policy by provoking the tribes against the empire strengthened the ties among the 

tribes and their communities with the empire as well. The Sultan achieved this by the curriculum 

designed for the school by the experts who neatly  supervised the program so as to develop 

students’ intellectual, military, agricultural and commercial capacities (Akın, 2020 Avşar, 2022; 

Kodaman, 1987, 2014; Kodaman & İpek, 1993; Rogan, 1996). Through the school, the Sultan 

provided a ground for the tribes to come together and eliminate possible tribal disputes among 

them as well (Akın, 2020 Avşar, 2022). The school enabled the Sultan to unite the tribes through 

their children in İstanbul and gave the message that if the communities within the empire would 

not come together in İstanbul under the shadow of Vasir Sultan, then the empire with its 

outstanding instrument would disappear and collapse. Therefore, Sultan's educating tribes’ 

children also had a symbolic message that a new form of empire could only be achieved by 

 
Serön (verb): Sebut was a successful student, he was serön at school.  

Serön (noun): Serön was making a good progress in all his studies.  

Serön/ly (adverb): Janik, who was successful in many things, was seröningly doing his studies.  His sculpture, which he worked 

on serönly was a great success.  

Serön (adjective): Serönlü's products attracted the attention of sellers.  

His placement in a serön school made him an important person. This word was produced by the author of this study in order to 

contribute to the Turkish and English Language. 

 Serön (Tr.): Kelime oldukça önemli anlamına gelmektedir. Son derece önemli olan, ilk sırada olmak anlamına gelmektedir. 

Kelime öncelikli, birinci, ilk sırada kelimelerine alternatif olması adına türetilmiştir.  

Ser + ön: İki kelimeden meydana gelmiştir.  

Ser: Kelime işi yapan özne, kişi, ön, birinci, öncelikli anlamına gelen kelimeyle birleşerek oluşturulmuştur.  

Serön (fiil): Sebut başarılı bir öğrencilik dönemi yaşamıştı, okulda seröndü.  

Serön (isim): Serön tüm çalışmalarını eklimleyerek ilerliyordu.  

Serön (zarf): Birçok işte başarılı olan Janik, serönlüce eklimlediği gayretlerinin meyvesini alıyordu.  Serönlü serönlü hazırladığı 

heykeli önemli bir başarı elde etti.  

Serön (Sıfat): Serönlü ürünleri satıcıların dikkatini çekti. Serönlü bir okula yerleşmesi onu önemli bir kişi haline getirdi. 

* Bu sözcük, bu çalışmanın yazarı tarafından Türkçe ve İngilizce’ye katkı sağlamak amacıyla türetilmiştir. 

 

 

47

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



educating the children according to the needs of the time against the imperialist countries.  In this 

regard, the school successfully strengthened the brotherhood among the tribes and united them 

on a common ground witht the empire. Although the children sometimes had some small 

conflicts among themselves due to cultural differences, the conflict never expanded and did not 

continue (Akın, 2020; Avşar, 2022; Güler, 2024). Cohorence among the tribes and their support 

to the Sultan helped the him to gain more time to promote the restoration of the empire  by 

carrying reformation for the the empire in order to prevent further interference of the imperialist 

countries to the domestic and  foreign affairs of the empire (Akın, 2020; Güler, 2024; Duman, 

2019; Totonji, 2020). Accordingly, the Sultan was successful in preserving the welfare of the 

empire by  uniting the tribes under the empire without any separatist demands coming from the 

tribes during his reign. This confirms the success of the school during the Sultan's reign in terms 

of strengthening the bonds between the tribes and communities. 

 

Conclusion 

Although the tribal school was initially open for the Arab tribes in the districts, its scope and 

capacity were expanded over time and students from Kurdish tribes and Albanian communities 

were integrated into the school as well. Therefore, the school in this respect fulfilled its mission 

in terms of developing and strengthening the intellectual capacity of its students by providing an 

atmosphere where the the students could develop their skills in multicultural nature of the empire. 

In this regard, the school not only nourished its students with science and religion, but also taught 

the respect and tolerance to the students in their relati strengthening the bond and brotherhood 

with varying cultures and identities In this regard, the school served as a cultural mechanism in 

which its students were both cultivated and educated by the Ottoman intellect and experience of 

ensuring the commonality of the people living within the Empire for more than six hundred years 

with its tolerant and fair policies. The students within the school before learning to be the leader 

of the community were taught to develop respect for the people and learn basic principles of 

Islam and multicultural and multireligious structure of the empire. Therefore, the students who 

graduated from the school were equipped with both intellectual and culture codes of the empire. 

The students who continued their education with Mulkiye and Military Schools (Mektebs) were 

appointed by the Sultan to important bureucratic positions varying from pashas to generals, 

advisors to the Sultan to governors. All in all, the school benefited the Empire more than it was 

intended to, as the children of the tribes promoted change and renewal in their communities by 

building strong relations between the Empire and other tribes. Imperialist countries could not 

convince and provoke the tribes against the Empire with the help of the school, and during the 

Sultan's other tribes then leading rebellion against the Empire worked hard to preserve the Vasir 

Sultan's authority within the region with Hamidis forces. In sum, the tribal school enabled the 

Sultan to integrate the tribes into the empire. By doing so, the tribes were trained, civilized, and 

their agricultural, trade, and security capabilities were developed and strengthened. With tribes 

and their veşlikkings,15 the Sultan promoted and secured  the reformation and transformation of 

 
15 Veşlik (Eng): The word means to accompany someone, something in a protected manner.  It means to ensure that a person, 

object or thing goes from one place to another in a protected, sheltered way or transfer it safely. Although it seems to fulfill the 

same meaning as being "vesile (accompanying)" synonym with Arabic language and “yaren” (accompany) in Turkish, veşlik 

here corresponds to ensuring a person or an object to be transferred from one place to another safely. Although the Turkish word 

for bodyguard seems to be synonym to this word, veşlik etmek embraces bodyguarding.  

Veşlik (Verb): Hatice and Yeşim veslikked their daughters to their school. I want you to veşlik my baby while I am out of the 

town. I would request your veşlikking to my students while they go to their homes. Onur and Aslı veşlikked their incoming 

friends from abroad. My brother Yunus Enes veşlikked me during my trip to New York last month.  

Veşlik (Noun): Veşlik has always been a nice person to Duru. Ali helped Veşlik during his studies. 

Veşlik/ly (Adjective): Scholars’ veşlikly attitudes towards their students were very much appreciated.  

Veşlik/ly (Adverb): Their veşlikly nacering the manuscript captured the attention of the spectators (Gökmen, 2024b, 2024c, 

2025). 

 

48

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



the districts and integrated them to the empire through educating their children in İstanbul in 

tribal school. The Sultan with the Tribal School and other forms and categories of education 

institutions lit the candle of a new civilization based on scientific knowledge and faith in Islam. 

The Sultan successfully combined science with Islam and practiced this on the ground with tribal 

school and their students. 

 

 

References  

Akın, T. (2020). The Ottoman Tribal School: Surveillance and the students` lives in the school. 

[Thesis No: 656017] (Master Thesis, Boğaziçi University). Turkish Republic Council of Higher 

Education Thesis Center. 

Akın, T. (2022). A Literature Review: The Relationship Between the Ottoman Empire and Tribes in 

the XIX. Century. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 20(40), 329-354. 

https://doi.org/10.55842/talid.1165257 

Alkan, N. (2018). Sultan II Abdülhamid Döneminde Osmanlı Diplomasisi. In M. A. Yalçınkaya & 

U. Kurtaran (Eds.), Altınordu Yayınları (pp. 205–237). Altınordu Yayınları. 

Alkan, N. (2019). Sultan II. Abdülhamid döneminde kültür, sanat ve spor alanlarında yapılan 

modernleşme faaliyetleri. In M.E. Kala et al. (Eds.).Sultan II. Abdülhamid ve Dönemi: 

Uluslararası İlmi Toplantısı Bildirileri 23-24 Şubat 2018/İstanbul. (pp. 303- 324). Eğitim Bir 

Sen Yayınları: 90.  

Armaoğlu, F. (1997). 19. yüzyıl siyasi tarihi 1789-1914. Türk Tarih Kurumu. 

Aslan, Ö. (2022). İttihad-ı Islam (Panislamizm) Fikrinin Osmanli ve Iran’daki Yansimalari ile İki 

Ülke İlişkilerine Tesiri. Alınteri Sosyal Bilimler Dergisi, 6(1), 27–46. 

https://doi.org/10.30913/alinterisosbil.1027851  

Artuç, N. (2014). II. Abdülhamid Dönemi Trablusgarp’ta Hamidiye Alaylarının Teşkili. In M. M. 

Hülagü et al. (Eds.), Sultan II. Abdülhamid Sempozyumu 20-21 Şubat 2014, Selanik İç ve Dış 

Siyaset Bildiriler (Vol. 1, pp. 53–78). Türk Tarih Kurumu. 

Avşar, D. (2022). The tribal school within the framework of the Muslim union. [Thesis No: 738617] 

(Master Thesis, İstanbul Bilgi University). Turkish Republic Council of Higher Education 

Thesis Center. 

Bab-ı Ali Evrak Odası (BEO). (Box. no: 28, File no: 2029). 

Bâbil, (2025). İslam Ansiklopedisi.  https://islamansiklopedisi.org.tr/babil.  

Babil Kulesi, Tevrat, 11-1. (Accessed: 25.03.2024). 

https://4kutsalkitap.wordpress.com/2012/11/21/tevrat-bolum-1-11-babil-kulesi/.  

Barın, B. (2014). The Ottoman policy towards Jewish immigration and settlement in Palestine: 

1882-1920. (Thesis No. 381688) [Master’s thesis, Middle East Technical University]. Turkish 

Republic Council of Higher Education Thesis Center. 

Bible, Genesis 11, The Tower of Babel. (Accessed: 25.03.2025). 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Genesis%2011&version=NIV.  

Bostancı, I. I. (2006). Palestine in the 19th century (Administrative and socioeconomic situation). 

(Thesis No. 187100) [Doktorate Thesis, Fırat University]. Turkish Republic Council of Higher 

Education Thesis Center. 

49

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Bulut, M. (2019). Sultan II. Abdülhamid dönemi eğitim ve ekonomi’ye yeniden bir bakış. In M.E. 

Kala et al. (Eds.), Sultan II. Abdülhamid ve Dönemi: Uluslararası İlmi Toplantısı Bildirileri 23-

24 Şubat 2018/İstanbul. (pp.209-220). Eğitim Bir Sen Yayınları: 90.  

Buzpınar, Ş. T. (1994, September). II. Abdülhamid Döneminin İlk Yıllarında Filistin’de Yahudi 

İskan Girişimleri (1879-1882). Türkiye Günlüğü, 58–65. 

Buzpınar, Ş. T. (2002). II. Abdülhamid Döneminde Filistin’e Yahudi Göçü Meselesi (1878-1908). 

In H. C. Güzel et al. (Eds.), Türkler (Vol. 13, pp. 133–147). Yeni Türkiye Yayınları. 

Danso, M., & Uludağ, M. (2012). Aşiret Mektebi ve Özellikleri. Batman Üniversitesi Yaşam 

Bilimleri Dergisi, 1(1), 775–780. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/buyasambid/issue/29824/320927  

Duman, E. (2019). Tribal School in the light of Ottoman archival documents. [Thesis No: 581758] 

(Master Thesis, Van Yüzüncü Yıl University). Turkish Republic Council of Higher Education 

Thesis Center. 

Duymaz, Ş. A. (2018). II. Abdülhamid Döneminde İmar. In M. E. Kala et al.  (Eds.), Sultan II. 

Abdülhamid ve Dönemi (pp. 325–333). Eğitim Bir Sen Yayınları. 

Deringil, S. (1991). Legitimacy Structures in the Ottoman State: The Reign of Abdülhamid II (1876-

1909). International Journal of Middle East Studies, 23(3), 345–359. 

http://www.jstor.org/stable/164486  

Ekinci, A., & Şenel, S. (2023). The Tribe School Of Abdulhamid Ii: Loyalty To The Ottoman 

Empire And The Sultan. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 25(1), 

411-426. https://doi.org/10.16953/deusosbil.1189021  

Es-sebut-tuvel. Encyclopaedia of Islam, (25.03.2024).  https://islamansiklopedisi.org.tr/es-sebut-

tuvel.  

Fanon, F. (1965). Wretched of the Earth (C. Farrington, Trans. & Ed.). Grove Weidenfeld. 

Fischel, R. S., & Kark, R. (2008). Sultan Abdülhamid II and Palestine: Private Lands and Imperial 

Policy. New Perspectives on Turkey, 39, 129–166. https://doi.org/10.1017/s0896634600005094  

Gökmen, M. (2023a). Arab Palestinians’ attitude towards Jewish Zionism in Palestine during and 

after Sultan Abdülhamid II’s reign. Journal of Islamicjerusalem Studies, 23(2), 199–212. 

https://doi.org/10.31456/beytulmakdis.1208967 

Gökmen, M. (2023b). Social Policies Sultan Abdülhamid II Conducted Towards Jews Despite 

Jewish Zionist Movement. Journal of Economics and Political Sciences, 3(1), 28–42. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/jep/issue/80066/1221629  

Gökmen, M. (2024a). Sultan II Abdülhamid’s policies and practices towards Jewish 

Zionistsregarding Bayt al-Maqdis. [Master Thesis, Ankara Social Sciences University]. 

Turkish Republic Council of Higher Education Thesis Center. 

Gökmen, M. (2024b) Türkçe’nin ifade zenginliği olarak kılınış, görünüş ve kiplik ekleri. In D. 

Solisworo. (Ed.). Anatolia 16. Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi International Social 

Sciences Congress 20 – 22 December 2024, Van. Türkiye. (1401-1416), Academy Global 

Publishing House. 

https://www.anadolukongresi.org/_files/ugd/797a84_5060c99060db4816a0d8334e95d6e618.p

df 

Gökmen, M. (2024c). Sa’di Shirazi’s Bostan: An Islamic candle for centuries. In D. Solisworo, 

(Ed.). Ege 12th International Conference on Social Sciences, December 26-30,2024, İzmir, 

(645-668), Academy Global Publishing House 

https://www.egekongresi.org/_files/ugd/797a84_0b5801920f784464b8323c59ef3e808d.pdf    

50

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Gökmen, M. (2025). The African students’ learning Turkish as a second language during their 

studies in Düzce University: A narrative inquiry. [Non-Thesis Master Project, Düzce 

University]. Düzce University, Institute of Graduate Studies.  

Göksoy, S. & Gökmen, M. (2024). An alternative proposal to climate change: Servant leadership. In 

A. Gedikli, & A. H. Terzioğlu, (Eds.). Conference on Climate Change, Sustainability and 

International Cooperation Proceeding Book February 21-22, Düzce, (288–296). 

https://sempozyum.duzce.edu.tr/Content/Files/1f3fad8d-c727-42dc-8305-8f122143227b.pdf    

Güler, Y. (2024). The relationship between the state and the tribe, the example of the tribal school 

during the reign of Abdulhamid II. [Thesis No: 860630] (Doctorate Thesis, Necmettin Erbakan 

University). Turkish Republic Thesis Center. 

Güzey, A. R. (2020). Osmanlı Döneminde Kudüs’e Yahudi Göçü, İdari ve Sosyal Yapı ile Okullar. 

Kastamonu Eğitim Dergisi, 28(2), 992–1007. https://doi.org/10.24106/kefdergi.697853  

İrade Meclis-i Mahsus. (İ.M.M.) Box. no: 131, File no: 564). 

İ.M.M. (Box. no: 131, File no: 5638).  

İ.M.M. (Box. no: 131, File no: 5641). 

Kanal, H. (2016). Sultan II. Abdülhamid’in Osmanli eğitimine yaptiği önemli bir katki: emlâk-i 

hümâyûn’a inşa edilen okullar. Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 40, 151–

176. https://doi.org/10.21563/sutad.270313  

Karpat, K., & Zens, R. W. (2002). I. Meşrutiyet Dönemi ve II. Abdülhamid’in Saltanatı (1876-

1909). In H. C. Güzel et al (Eds) (N. Uslu, trans). Türkler (Vol. 12, pp. 909–930). Yeni Türkiye 

Yayınları. 

Kartal, A. N., & Kartal, H. B. (2020). Sanayileşme, Fransız İhtilali ve Liberal Anlayışların 19. 

Yüzyıl Lentine Yansımaları Üzerine Bir Deneme. Uluslararası Sosyal Bilimler Akademik 

Araştırmalar Dergisi, 4(2), 46–56. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/utsobilder/issue/59176/829919  

Kodaman, B. (1987). Sultan II Abdülhamid Devri Doğu Anadolu Politikası: Vol. IV (21st ed.). 

Kodaman, B. (1989). Osmanlı Siyasî Tarihi (1876-1920). In Doğuştan Günümüze Büyük İslam 

Tarihi: Vol. XII. 

Kodaman, B. (2002). II. Meşrutiyet Dönemi (1908-1914). In H. C. Güzel et al. (Eds.), Türkler (Vol. 

13, pp. 286–334). Yeni Türkiye Yayınları. 

Kodaman, B. (2014). Ermeni Meselesi’nin Aktörleri (Ermeniler-Hamidiye Alayları ve Sultan II. 

Abdülhamid). In M. M. Hülagü et al. (Eds.), Sultan II. Abdülhamid Sempozyumu 20-21 Şubat 

2014, Selanik İç ve Dış Siyaset Bildiriler (Vol. 1, pp. 31–38). Türk Tarih Kurumu. 

Kodaman, B., & İpek, N. (1993). Yahudilerin Filistin’e Yerleştirilmeleriyle ilgili Olarak II. 

Abdulhamid’e 1879’da Sunulan Layiha. Belleten LVII.S219, 565–588. 

https://doi.org/10.37879/belleten.1993.565  

Lange, M., Mahoney, J., & Vom Hau, M. (2006). Colonialism and Development: A Comparative 

Analysis of Spanish and British Colonies. American Journal of Sociology, 111(5), 1412–1462. 

https://doi.org/10.1086/499510 

Macdonell, D. (1986). Theories of Discourse: An Introduction (1st ed., Vol. 1). Blackwell. 

Ortaylı, İ. (2002). “Son Universal İmparatorluk ve II. Abdülhamid.” In In H. C. Güzel et al. (Eds.),  

Türkler: Vol. XII. 

Ortaylı, İ. (2009). Osmanlı’da Milletler ve Diplomasi. Kültür Yayınları. 

Ortaylı, İ. (2015). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. Timaş Yayınları. 

51

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Öke, M. K. (1982a). Siyonizm ve Filistin Sorunu (1880-1914). Üçdal Neşriyat. 

Öke, M. K. (1982b). The Ottoman Empire, Zionism and the Question of Palestine (1880-1908). 

International Journal of Middle East Studies, 14(3), 329–341. 

https://www.jstor.org/stable/163676  

Öke, M. K. (2006). Osmanlı İmparatorluğu Siyonizm ve Filistin Sorunu (1880-1914). Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi, 6(1), 261–270. https://dergipark.org.tr/tr/pub/marife/issue/37804/436516  

Öke, M. K. (2021). Siyonizm ve Filistin Sorunu 1880-1923 (Vol. 8). Timaş. 

Özcan, A. (2002). Sultan II. Abdülhamid. In H. C. Güzel et al. (Eds.), Türkler (Vol. 12, pp. 909–

930). Yeni Türkiye Yayınları. 

Özcan, A. (2005). Osmanlı Devletinin Son Döneminde Araplar Arasında Hilafet Karşıtı Faaliyetler 

(1877-1909). Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi,12, 77–100. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02185/2005_12/2005_12_OZCANA.pdf  

Polat, Z. (2017). Yahudilerin II. Abdülhamid Döneminde Filistin’e Göç Girişimleri ve Oliphant’ın 

Siyonist Koloni Talebi. Journal of Islamicjerusalem Studies, 17(1), 1–20. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/beytulmakdis/issue/30655/343750  

Rogan, E. L. (1996). Asiret Mektebi: Abdulhamid II’s School for Tribes (1892-1907). International 

Journal of Middle East Studies, 28(1), 83–107. https://www.jstor.org/stable/176116 

Said, E. W. (2012). Culture and Imperialism. Random House US. 

Sırma, İ. S. (1979). Sultan II. Abdülhamid ve Çin Müslümanları. İslam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 

(Review of the Institute of Islamic Studies), III(34), 199–205. 

Sırma, I. S. (1994). II. Abdülhamidʼin İslam Birliği Siyaseti. Beyan Yayınları. 

Sırma, İ.S (2007). II. Abdülhamid’in İslam Birliği Siyaseti (9th ed.). Beyan Yayınları. 

Surah Al-‘Alaq. Khattab, M. (trans.). Quran.com. 96: 1-5. (Accessed:16.01.2023).  

https://quran.com/al-alaq 

Surah Al-A’raf. Khattab, M. (trans.). Quran.com. 7: 1-206. (Accessed:16.01.2023). 

https://quran.com/7  

Surah Al-Baqarah. Khattab, M. (trans.). Quran.com. 2: 1-286. (Accessed:25.03.2025). 

https://quran.com/2 

Surah Al-Ma’idah. Khattab, M. (trans.). Quran.com. 5: 1-176. (Accessed:25.03.2025). 

https://quran.com/5 

Surah Ali ‘Imran. Khattab, M. (trans.). Quran.com. 3: 1-200. (Accessed:25.03.2025). 

https://quran.com/3  

Surah An-Nisa. Khattab, M. (trans.). Quran.com.  4:1-176. (Accessed:25.03.2025). 

https://quran.com/4  

Tekin, R., & Duman, E. (2021). II. Abdülhamid Döneminde Bir Eğitim Modeli: Aşiret Mektebİ 

(1892-1908). Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi ,22, 417-438. 

https://doi.org/10.29029/busbed.816524  

Tellioğlu, Ö. (2018). Filistine Musevi Göçü ve Siyonizm (2nd ed.). Kitapevi. 

Timur, K. (2021). Sultan II. Abdülhamit döneminde okul vazifesi gören bir mecmua: “Mektep.” 

Edebî Eleştiri Dergisi,(Aralık), 45–55. https://doi.org/10.31465/eeder.1005731  

Totonji, H. (2020). II. Abdülhamid Dönemi Eğitim Politikalarında Odak ve Aşiret Mektebi. Avrasya 

Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 6(12), 63–72. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/asead/issue/51619/669130  

52

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Tower of Babel, The Torah, 11-1. (Accessed: 25.03.2025). https://www.thetorah.com/topic/tower-of-

babel.  

Yasamee, F. A. K. (2011). Ottoman Diplomacy: Abdülhamid and the Great Powers 1878-1888. 

Gorgias Press. 

Yasin, M. A. M. (2019). XIX. Yüzyılın İkinci Yarısında Siyonistlerin Filistin’e Yerleşmelerinin 

Engellenmesi. Journal of Islamicjerusalem Studies, 19(3), 317–334. 

https://doi.org/10.31456/beytulmakdis.632958  

Yavaş, M. (2022). Sultan II. Abdülhamid Dönemi Eğitim Politikasından Yansımalar: Arşiv 

Belgeleri Işığında Aşiret Mektebi ve Arnavut Öğrenciler. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi(71), 227-246. https://doi.org/10.51290/dpusbe.1032313  

Yıldız, H. (2019). II. Meşrutiyet Döneminde Akim Kalmış Bir Eğitim Projesi: Medrese-i Aşâir. 

Belleten, 83, 289-308. https://belleten.gov.tr/tam-metin/364/tur  

53

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



DÜNYADA YEŞİL ANAYASA ÖRNEKLERİ: 

 EKVADOR VE BOLİVYA ANAYASALARI  

GREEN CONSTITUTIONS IN THE WORLD:  

THE ECUADORIAN AND BOLIVIAN CONSTITUTIONS 

 

Duygu APAYDIN 

Attorney at law & Civil case mediator, Bursa Bar Association 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-6907-8795 

 

ÖZET 

Modern bir toplumun en çok değer verdiği unsurları yansıtan anayasalar, pek çok temel hak ve 

özgürlüğün devlet tarafından tanınmasının ve korunmasının yöntemidir. Klasik anayasalar 

kişisel ve politik hakları vurgularken, modern anayasalar sosyal ve ekonomik haklar üzerinde 

durmaya başlamıştır. Modern devletlerin olmazsa olmazı olan çevre hakkı da bir temel hak 

olduğundan, devletin ve vatandaşların doğayı koruma ödevleri ile ilişkilendirilerek anayasalara 

dahil edilmiştir. Sağlıklı, temiz ve sürdürülebilir bir çevre hakkı dünyada 110 farklı ülke 

anayasasında düzenlenmiştir. Çevre hakkı, bazı anayasalarda doğanın korunması, 

sürdürülebilir kalkınma, su kaynaklarının korunması gibi hükümler biçimde vücut bulurken, az 

sayıda bazı anayasalar ise tamamen çevre baz alınarak bir yeşil anayasa biçiminde 

düzenlenmiştir. Yeşil anayasacılığın nihai hedefi olan doğa temelli anayasalara, dolayısıyla 

doğa temelli hukuk sistemlerine dünyada yalnızca iki örnek verilebilmektedir: 2008 tarihli 

Ekvador Anayasası ve 2009 tarihli Bolivya Anayasası. Bu anayasalar dünyada insanı doğanın 

bir parçası olarak görüp tüm diğer canlılara da hak tanıyan tek örneklerdir. Doktrinde, 2008 

tarihli Ekvador Anayasası, Bolivya Anayasası’nın öncüsü olarak görülmektedir. Bu anayasadan 

ilham alan Bolivya da 2009 yılında kendi yeşil anayasasını oluşturmuştur. Bu ülkelerin 

tarihlerinde, insanlarının ve doğalarının tüm imkanlarıyla acı şekilde sömürülmesi gibi bir 

gerçek bulunması da bu anayasaların yapılmasında rol oynamıştır. Bu çalışma, modern bir 

anayasacılık metodu olan yeşil anayasacılık yönteminin dünyada bulunan iki örneği hakkında 

bilgi vererek tanıtmayı amaçlamaktadır. Dünyanın en büyük güncel problemi olan iklim 

değişikliğine kesin bir çözüm getirme potansiyeli olan yeşil anayasacılık metodu, tanındıkça 

uygulanma şansı artacak ve Türkiye’nin de 2050 iklim hedeflerine uyacaktır. Zira, Türkiye de 

Avrupa Yeşil Mutabakatı ile uyum halindedir ve bu konuda bir eylem planı da belirlemiştir. 

2021 yılında Paris İklim Antlaşması’nın Türkiye’de de yürürlüğe girmesiyle yeşil yasama 

metodları büyük önem kazanmıştır. Yeşil anayasacılığın doğru anlaşılması, ülkelerin 

politikalarını belirlerken doğru adımlar atmalarını sağlayacaktır.  Bu çalışmada, dünyadaki 

yeşil anayasa örnekleri ve uygulamaları sosyal bilimlerin nitel araştırma yöntemlerinden 

literatür tarama, doküman analizi, karşılaştırmalı anayasa analizi, tarihsel inceleme, içtihat 

analizi ve normatif-hukuki analiz yöntemleri kullanılarak incelenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Ekvador Anayasası, Bolivya Anayasası, yeşil anayasacılık, çevre hakkı, 

iklim krizi. 

 

 

 

 

 

54

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 

ABSTRACT 

Constitutions, which reflect the most valued elements of a modern society, serve as the primary 

means through which many fundamental rights and freedoms are recognised and protected by 

the government. Classical constitutions emphasised personal and political rights, while modern 

constitutions have begun to emphasise social and economic rights. The right to a healthy, clean 

and sustainable environment, which is now widely recognised as an essential component of 

modern societies, is also a fundamental right and has been included in constitutions in relation 

to the duties of the government and citizens to protect nature. More than 110 countries around 

the world have the right to a healthy, clean and sustainable environment in their constitutions. 

While the right to environment is included in some constitutions in the form of provisions such 

as nature protection, sustainable development, protection of water resources, a small number of 

constitutions are organised in the form of a green constitution based entirely on the 

environment. However, there are only two examples of nature-based constitutions, which is the 

ultimate goal of green constitutionalism and nature-based legal systems in the world: the 2008 

Constitution of Ecuador and the 2009 Constitution of Bolivia. These constitutions are the sole 

examples worldwide that recognise human beings as a part of nature and grant rights to all other 

species. Doctrinally, the 2008 Ecuadorian Constitution is seen as the forerunner of the Bolivian 

Constitution. In 2009, inspired by this constitution, Bolivia also created its own green 

constitution. The historical context of these countries, characterised by the extensive and 

detrimental exploitation of their populations and natural resources, has also influenced the 

development of their constitutions. The aim of this study is to introduce Green 

Constitutionalism, a modern method of constitutionalism, by providing information on two 

examples in the world. The green constitutionalism method, which has the potential to provide 

a definitive solution to the world's most significant current problem, climate change, will 

increase its chances of being implemented as it is recognised and fits Türkiye’s 2050 climate 

goals. This assertion is supported by the alignment of Türkiye’s policies with the European 

Green Deal, as evidenced by the formulation of specific action plans. The significance of green 

legislative methods has increased in Türkiye with the ratification of the Paris Climate 

Agreement in 2021. A proper understanding of green constitutionalism will empower countries 

to determine their policies in the correct direction. This study examines examples and practices 

of green constitutionalism around the world using the methods of literature review, document 

analysis, comparative constitutional analysis, historical analysis, jurisprudence analysis, and 

normative-legal analysis, which are qualitative social science research methods.  

Keywords: Ecuadorian Constitution, Bolivian Constitution, green constitutionalism, 

environmental right, climate crisis. 

 

 

55

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



GELİŞMELERİ KAÇIRMA KORKUSU (FOMO) MARKA BAĞLILIĞINI ETKİLER 

Mİ? ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİ ÜZERİNE AMPRİK BİR ÇALIŞMA 

DOES FEAR OF MISSING OUT (FOMO) AFFECT BRAND LOYALTY? AN 

EMPIRICAL STUDY ON UNIVERSITY STUDENTS 

 

Assoc. Prof. Bulut DÜLEK 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

ORCID NO: 0000-0002-3474-7220 

 

Lecturer Mehmet Emin YAŞAR 

Bingöl Üniversitesi, Solhan SHMYO 

ORCID NO: 0000-0001-8137-2946 

ÖZET  

FoMO, bireylerin sosyal, dijital veya tüketici deneyimlerini kaçırma korkusu olarak 

tanımlanmaktadır. Özellikle genç tüketiciler arasında yaygın bir olgu haline gelmiştir. Marka 

bağlılığı, tüketicilerin belli bir markaya yönelik tekrar satın alma eğilimlerini ifade etmektedir. 

Bir başka yönüyle tüketicilerin rakip markalara karşı mevcut markaya yönelik taşıdığı sadakat 

duygusudur.  Günümüz dijital çağında sosyal medya ve çevrimiçi içeriklerin hızla artması, 

bireylerin markalarla olan etkileşimlerini ve satın alma kararlarını etkileyebilmektedir. Dijital 

çağda bireylerin markalarla kurduğu ilişki, geleneksel pazarlama yöntemlerine kıyasla çok daha 

dinamik, hızlı ve etkileşimli hale gelmiştir. Tüketiciler, sosyal medya ve çevrimiçi içeriklerin 

yönlendirmesiyle yeni markalar keşfetmekte, sadık müşteri haline gelebilmekte ya da marka 

tercihlerinde değişiklik yapabilmektedir. Bu nedenle, markaların dijital platformlardaki 

stratejileri, tüketici bağlılığını ve satın alma kararlarını doğrudan belirleyebilen kritik unsurlar 

arasında yer almaktadır. Bu çalışma, gelişmeleri kaçırma korkusunun (FoMO) üniversite 

öğrencilerinin marka bağlılığı üzerindeki etkisini incelemek amacıyla yapılmıştır. Günümüz 

dijital dünyasında bireyler, özellikle sosyal medya ve çevrimiçi platformlar aracılığıyla sürekli 

olarak yeni içeriklere, kampanyalara ve fırsatlara maruz kalmaktadır. Bu durum, bireylerde 

kaçırma korkusu yaratarak, belirli markalara yönelik bağlılıklarını ve satın alma davranışlarını 

etkileyebilmektedir. Bu araştırmada, üniversite öğrencilerinden oluşan bir örneklem grubuyla 

anket yöntemi kullanılarak veri toplanmıştır. Çalışmanın analizlerinde SPSS 23 paket programı 

kullanılmış, frekans analizi, normallik testi analizi ve regresyon analizi yapılmıştır. Analiz 

sonuçlarına göre, FoMO’nun marka bağlılığı üzerinde istatistiksel olarak anlamlı ve pozitif bir 

etkisi olduğu tespit edilmiştir. Bu bulgular, öğrencilerin FoMO duygusu yaşadıkça markalara 

daha fazla bağlılık gösterdiğini ve markaların bu psikolojik unsuru pazarlama stratejilerinde 

dikkate alması gerektiğini ortaya koymaktadır. Sonuç olarak, markalar, tüketicilerin FoMO 

düzeylerini artırabilecek stratejiler (örneğin, sınırlı süreli teklifler, özel içerikler, sosyal medya 

kampanyaları) kullanarak marka bağlılığını güçlendirebilir. Özellikle dijital dünyada anlık 

bildirimler, erken erişim fırsatları ve yalnızca belirli gruplara sunulan ayrıcalıklar, tüketicilerin 

satın alma kararlarını hızlandırarak markalara olan bağlılıklarını pekiştirebilir. Ancak, marka 

bağlılığını etkileyen diğer değişkenlerin de dikkate alınması gerekmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Dijital Pazarlama, Gelişmeleri Kaçırma Korkusu (FoMO), Marka 

Bağlılığı, Üniversite Öğrencileri. 

ABSTRACT 

FoMO is defined as an individual’s fear of missing out on social, digital or consumer 

experiences. It has become a common phenomenon, especially among young consumers. Brand 

loyalty refers to consumers’ tendency to repurchase a particular brand. In other words, it is the 

sense of loyalty consumers have towards their current brand over competing brands. In today's 

56

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



digital age, the rapid increase in social media and online content can affect individuals' 

interactions with brands and purchasing decisions. In the digital age, the relationship that 

individuals establish with brands has become much more dynamic, fast and interactive 

compared to traditional marketing methods. Consumers can discover new brands, become loyal 

customers or change their brand preferences with the guidance of social media and online 

content. Therefore, brands' strategies on digital platforms are among the critical elements that 

can directly determine consumer loyalty and purchasing decisions. This study aims to examine 

the impact of Fear of Missing Out (FoMO) on brand loyalty among university students. In 

today's digital world, individuals are constantly exposed to new content, campaigns, and 

opportunities, especially through social media and online platforms. This situation can create a 

fear of missing out in individuals, which can affect their loyalty and purchasing behavior 

towards certain brands. In this study, data were collected using a survey method with a sample 

group of university students. SPSS 23 package program was used in the analysis of the study, 

frequency analysis, normality test analysis and regression analysis were performed. According 

to the analysis results, it was determined that FoMO has a statistically significant and positive 

effect on brand loyalty. These findings reveal that students become more loyal to brands as they 

experience a sense of FoMO, and brands should take this psychological element into account 

in their marketing strategies. As a result, brands can strengthen brand loyalty by using strategies 

that can increase consumers’ FoMO levels (e.g., limited-time offers, exclusive content, social 

media campaigns). Especially in the digital world, push notifications, early access 

opportunities, and privileges offered only to certain groups can accelerate consumers’ 

purchasing decisions and strengthen their loyalty to brands. However, other variables that affect 

brand loyalty should also be taken into consideration. 

Keywords: Digital Marketing, Fear of Missing Out (FoMO), Brand Loyalty, University 

Students. 

 

GİRİŞ  

Gelişmeleri Kaçırma Korkusu (FOMO), bireylerin yaşadıkları sosyal çevreye dair gelişmelere 

yetişememe, olaylardan ve fırsatlardan uzak kalma kaygısı olarak tanımlanmaktadır. 

Dijitalleşen ve hızla değişen dünyada, bireylerin sürekli olarak sosyal medya ve diğer dijital 

platformlar aracılığıyla güncel olayları takip etme ihtiyacı duymaları, FOMO kavramını önemli 

bir psikolojik olgu haline getirmiştir (Gupta ve Sharma, 2021). FoMO, sosyal medyaya olan 

sorunlu bağlanmanın başlıca türüdür ve uyku eksikliği, yaşam yeterliliğinin azalması, duygusal 

gerginlik, fiziksel refah üzerindeki olumsuz etkiler, kaygı ve duygusal kontrol eksikliği gibi bir 

dizi olumsuz yaşam deneyimi ve hissiyle ilişkilidir (Alutaybi vd., 2020). Özellikle genç 

bireyler, arkadaş grubundan, popüler etkinliklerden ya da trendlerden geri kalmamak için 

sürekli olarak sosyal medya ve diğer iletişim kanallarına bağlı kalmaktadır. Tüketici 

davranışları açısından incelendiğinde, FOMO'nun bireylerin marka tercihlerini ve tüketim 

alışkanlıklarını etkileyebileceği düşünülmektedir. Özellikle markaların sınırlı süreli 

kampanyalar, özel etkinlikler veya sınırlı stok stratejileri ile tüketicilerde FOMO hissi 

yaratmaları, marka bağlılığını artırma potansiyeline sahiptir (Hodkinson, 2019). Bireyler, 

kaçırma korkusu nedeniyle belirli markalara daha sadık hale gelebilir ve tekrar eden tüketim 

davranışı sergileyebilirler. Bu bağlamda, sıklıkla sosyal medya kullanımı yaşayan üniversite 

öğrencilerinin FOMO deneyimlerinin marka bağlılığı üzerindeki etkilerini anlamak önem arz 

57

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



etmektedir. Dijital dünya ile daha entegre bir yaşam süren üniversite öğrencileri, markaların 

oluşturduğu kampanyalara ve trend belirleyici içeriklere daha duyarlı olabilmektedir. Bu 

çalışma, üniversite öğrencileri özelinde FOMO'nun marka bağlılığına etkisini ampirik olarak 

inceleyerek literatüre katkı sağlamayı amaçlamaktadır. 

TEORİK ÇERÇEVE VE LİTERATÜR İNCELEMESİ 

Przybylski ve diğerlerine (2013)’ göre, insanlar başkalarının ne yaptığıyla bağlantıda kalmak 

isterler. Bu nedenle, "başkalarının kendisinin olmadığı ödüllendirici deneyimler yaşayabileceği 

yönündeki yaygın bir endişe" olarak tanımlanmaktadır. Başkalarının deneyimlediği 

ödüllendirici bir deneyimden kaynaklanan FoMO ve sosyal ağlar aracılığıyla başkalarıyla 

bağlantılı olarak yaşamaya yönelik sürekli ve yaygın bir eğilim, FoMO'nun iki temel bileşeni 

olarak öne sürülmüştür. Stres, kaygı, uyku bozuklukları, tatminsizlik ve endişe gibi kavramlarla 

sıklıkla birlikte ele alınan FoMO kavramı, tüketici davranışlarını belirlemeye yardımcı bir araç 

olarak da görülebilir (Dinçer vd. 2022).  Sosyal medyaya yerleştirilen anlık uyarı teknolojisiyle, 

bireyler bu sosyal etkinliklerden gerçek zamanlı olarak haberdar olur; bu da insanların anlık 

deneyimlerinden daha fazla uzaklaşmasına ve bir şeyi kaçırma kaygılarının artmasına neden 

olur (Alabri, 2022). Sosyal paylaşım sitelerinin bu ihtiyaçlardan bazılarını (ör. bağlantı) 

karşılamak için bir yol sağladığı iddia edilebilirken, sosyal paylaşım siteleri bireylere gerçek 

zamanlı olarak hangi deneyimleri kaçırdıklarını hatırlatarak FoMO'yu daha da kötüleştirebilir 

(Riordan vd., 2020).  

Sosyal medyadaki gönderiler, yorumlar, incelemeler ve içerikler, ürünün popülerliğini kısa 

sürede artırabilir. Sosyal medyadaki FOMO, zorlayıcı sosyal medya kullanımı ve çevrimiçi 

sosyal karşılaştırmalar gibi kapsamlı sorunlu davranışları tetiklemiştir (Jabeen, vd., 2023). 

FOMO psikolojik olgusu, tüketici sadakatini etkileme potansiyeline sahiptir. Huseynov ve 

Yıldırım (2014) tarafından yapılan bir araştırmaya göre, FOMO, bireylerde dışlanma 

duygularından kaçınmak için belirli bir markanın ürünlerini veya hizmetlerini kullanmaya veya 

satın almaya devam etme zorunluluğu yaratabilir ve böylece potansiyel olarak müşteri 

sadakatini motive edebilir. Müşteriler bir fırsatı kaçırmaktan korktuklarında markaya olan 

bağlılıkları artabilir. Bu durum, tüketicilerin sürekli olarak markanın sunduğu fırsatları takip 

etmesine ve tekrar eden alışveriş yapmasına yol açmaktadır (Harwinda vd., 2024). Yüksek 

FoMO'ya sahip bireyler yüksek deneyimsel marka tükettiğinde daha güçlü duygusal bağlanma 

geliştirme eğilimindedirler (Zhang, 2018). FoMO'nun tüketicilerin zorlayıcı veya dürtüsel 

davranışlara yol açan kararları üzerinde baskı kurarak tüketimi teşvik edebileceğini öne 

sürmüştür (Kang vd., 2019). 

ARAŞTIRMA METODOLOJİSİ  

Araştırmanın Amacı  

Araştırmanın amacı, üniversite öğrencilerinin gelişmeleri kaçırma korkusunun markalara 

yönelik bağlılıklarına etki edip etmediğinin ampirik bir yaklaşımla analiz edilmesidir.  

 

58

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Veri Toplama Süreci ve Örneklem  

Araştırmanın örneklemi Bingöl Üniversitesi’nde eğitim görmekte olan farklı bölümlerden 

öğrencilerden oluşmaktadır. Bu bağlamda 243 üniversite öğrencisi ile yüz yüze anket 

uygulaması yapılmıştır. 273 kişilik örneklem büyüklüğü, çalışmada kullanılan 11 ölçek 

maddesinin toplamından 10 kat daha fazla olup, bu da örneklem büyüklüğünün yeterli olduğunu 

ve minimum örneklem büyüklüğü için gereken kriterleri karşıladığını göstermektedir  (Hair vd., 

2009).  

Veri Toplama Araçları  

Çalışmada kullanılan gelişmeleri kaçırma korkusu (Fomo)’nu ölçmeye yönelik ifadeler 

Przybylski et al. (2013) çalışmasından, marka bağlılığını ölçmeye yönelik ifadeler ise Mostafa 

ve Kasamani (2021) çalışmasından uyarlanarak oluşturulmuştur. Verilerin analizi için SPSS23 

paket programı kullanılmış olup, analiz sürecinde faktör analizi, frekans analizi ve regresyon 

testlerinden faydalanılmıştır.  

 

 

 

 

BULGULAR 

Tablo 1. Katılımcılara Ait Demografik Veriler 
 

 

 Frekans Yüzde(%) 

 

Cinsiyet 

Kadın 178 73,3 

Erkek 65   26,7 

Toplam 243 100,0 

 

 

  Yaş   

18-20 179 73,7 

21-23 60 24,7 

24-26 3 1,2 

27 ve üzeri  1 ,4 

Toplam  243 100,0 

 

Sosyal Medya Kullanım Sıklığı  

Günde birkaç kez  192 79,0 

Günde bir kez 9 3,7 

Haftada birkaç kez 16 6,6 

Haftada bir kez  3 1,2 

Daha az  23 9,5 

Toplam 243 100,0 

 

Sosyal medya platformu  

Instagram 146 60,1 

Twiter  28 11,5 

Tiktok  19 7,8 

Youtube  39 16,0 

Diğer  11 4,5 

Toplam  243 100,0 

59

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Katılımcıların % 73,3’ü kadın, %26,7’si erkek, %73,7’si 18-20 yaş aralığında bulunmaktadır.  

Katılımcıların %79’u sosyal medyayı günde birkaç kez kullanmakta, %60,1’i ise Instagram 

kullanıcısı olduğunu ifade etmişlerdir.  Katılımcılardan elde edilen veri doğrultusunda FOMO 

ve marka bağlılığına ilişkin faktör ve güvenilirlik analizleri sonuçları Tablo-2’de yer almaktadır 

Tablo 2. Faktör ve Güvenilirlik Analizi Sonuçları 
 Faktör 

yükü 

Faktör 

Açıklayıcı 

Faktör 

Güvenilirliği 

 

 

 

FOMO    

Madde1 ,824  

 

 

65,376 

 

 

 

,850 

Madde2 ,821 

Madde3 ,856 

Madde4 ,863 

Madde5 ,662 

KMO Örneklem Yeterliliği=    ,823   

Bartlett Küresellik Testi              Ki Kare= 607,231  df=  ,10    p= ,000 

 

Marka Bağlılığı   

Madde1 ,832  

 

68,059 

 

 

,906 
Madde2 ,720 

Madde3 ,850 

Madde4 ,830 

Madde5 ,873 

Madde6 ,837 

KMO Örneklem Yeterliliği=    ,868  

Bartlett Küresellik Testi              Ki Kare= 909,619  df=  ,15    p= ,000 

 

Tablo-2’de yer alan faktör analizi sonuçlarına göre ölçeklerin güvenilir ve geçerli olduğu ifade 

edilebilir. KMO değerleri (0,823 ve 0,868) kabul edilebilir seviyede olup, Bartlett Küresellik 

Testi  anlamlıdır (p = 0,000), bu da faktör analizinin uygulanabilir olduğunu doğrulamaktadır 

(Hair vd., 2009). Gelişmeleri kaçırma korkusu (fomo) faktörü toplam varyansın yaklaşık olarak 

%65’ini, marka bağlılığı faktörü ise yaklaşık olarak %68’sini açıklamakta olup kabul edilebilir 

düzeydedir. Ayrıca, faktör güvenilirlikleri (0,850 ve 0,906) yüksek olup, ölçeklerin iç 

tutarlılığını desteklemektedir. Bu bulgular, kullanılan ölçeklerin güvenilir ve geçerli olduğunu, 

dolayısıyla araştırma kapsamında kullanılabileceğini göstermektedir. 

Ölçek puanlarının normal dağılıma uygunluğunun incelenmesi amacıyla yapılan temel işlem 

normallik testi ile çarpıklık ve basıklık değerlerinin hesaplanmasıdır. Ölçek puanlarından elde 

edilen basıklık ve çarpıklık değerlerinin +1,5 ile -1,5 arasında olması normal dağılım için yeterli 

görülmektedir (Tabachnick ve Fidell, 2013). 

Tablo 3. Normallik Testi Analiz Sonuçları 
 Ortalama Std Sapma Çarpıklık Basıklık 

FOMO  1,96 ,76 ,625 ,372 

Marka Bağlılığı   2,22 ,96 ,443 -,496 

 

Tablo 3’teki verilerin çarpıklık ve basıklık değerleri incelendiğinde, FOMO değişkeninin 

çarpıklık değeri, 625, basıklık değeri ise 0,372 olarak bulunmuştur. Marka bağlılığı değişkeni 

için ise çarpıklık değeri, 443, basıklık değeri -,496 olarak hesaplanmıştır. Bu sonuçlar dikkate 

alındığında verilerin normal dağılım göstermiş oldukları söylenebilir.  

60

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Tablo 4. Regresyon Analizi Sonuçları 

Bağımsız 

Değişken 

Bağımlı 

Değişken 

R2 F β t p Sonuç  

FOMO  Marka 

Bağlılığı 

,137 38,259 ,370 6,185 ,000 Kabul 

Regresyon analizi sonuçları, FOMO’nun marka bağlılığı üzerinde anlamlı bir etkisi olduğunu 

göstermektedir. Regresyon analizine göre, FOMO ile marka bağlılığı arasında anlamlı bir ilişki 

bulunmaktadır. Elde edilen sonuçlara göre R² değeri %13,7'lik bir açıklanabilirlik sunarken, F 

değeri modelin genel anlamlı olduğunu göstermektedir. FOMO'daki her bir artış marka 

bağlılığında %37’lik artışa neden olmaktadır. Ayrıca t değeri (6,185) ve p değeri (0,000) bu 

ilişkinin istatistiksel olarak anlamlı olduğunu doğrulamaktadır. Sonuç olarak, FOMO marka 

bağlılığını etkileyen önemli bir faktör olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

SONUÇ VE TARIŞMA  

Bu çalışmanın amacı, üniversite öğrencileri arasında Kaçırma Korkusu'nun (FOMO) marka 

sadakati üzerindeki etkisini araştırmaktır. Bu amaç kapsamında Bingöl Üniversitesi’nde 

öğrenim gören üniversite öğrencileri ile anket görüşmesi yapılmıştır. Çalışma sonucunda elde 

edilen bulgular, FOMO'nun tüketici davranışını şekillendirmede, özellikle öğrencilerin 

markalara olan bağlılığını etkilemede önemli bir rol oynadığını göstermektedir.  

Çalışma, FOMO'nun marka sadakatini etkilediği psikolojik mekanizmaları vurgulayarak 

mevcut literatüre katkıda bulunmaktadır. Bu çalışmanın bulguları, üniversite öğrencilerini 

hedefleyen pazarlamacılar için birkaç pratik çıkarıma sahiptir. Şirketler, marka sadakatini 

artırmak için sürekli yeniliği sürdürürken bir topluluk ve kapsayıcılık duygusu yaratmaya 

odaklanmalıdır. Kişiselleştirilmiş deneyimler, sosyal medya katılımı ve özel üyelik programları 

gibi stratejiler, genç tüketicilerle daha derin duygusal bağlantılar kurmada etkili olabilir.   

Katkılarına rağmen, bu çalışmanın belirli sınırlamaları vardır. Örneklem üniversite 

öğrencileriyle sınırlıdır ve bu da bulguların diğer demografik gruplara genelleştirilebilirliğini 

kısıtlayabilir. Gelecekteki araştırmalar, FOMO'nun farklı yaş grupları ve kültürel bağlamlarda 

marka sadakati üzerindeki etkilerini araştırabilir. Ek olarak, derinlemesine görüşmeler gibi nitel 

yöntemlerin dâhil edilmesi, FOMO kaynaklı marka sadakatinin psikolojik ve duygusal yönleri 

hakkında daha ayrıntılı bir anlayış sağlayabilir.  

Sonuç olarak, FOMO üniversite öğrencileri arasında marka sadakatinin güçlü bir itici gücüdür 

ve satın alma kararlarını ve marka ilişkilerini şekillendirir. Bu fenomen pazarlamacılar için 

fırsatlar sunarken, aynı zamanda kaygı ve sosyal baskı tarafından yönlendirilen kısa vadeli 

61

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



bağlanma yerine sürdürülebilir sadakati sağlamak için marka iletişimi ve tüketici katılımına 

karşı sorumlu bir yaklaşım gerektirir. 

 

KAYNAKLAR 

Alabri, A. (2022). Fear of missing out (FOMO): The effects of the need to belong, 

perceived centrality, and fear of social exclusion. Human Behavior and Emerging 

Technologies, 2022(1), 4824256. 

Alutaybi, A., Al-Thani, D., McAlaney, J., & Ali, R. (2020). Combating fear of missing 

out (FoMO) on social media: The FoMO-R method. International journal of environmental 

research and public health, 17(17), 6128. 

Dinçer, E., Saygın, M., & Karadal, H. (2022). The fear of missing out (FoMO): 

Theoretical Approach and measurement in organizations. In Handbook of Research on Digital 

Violence and Discrimination Studies (pp. 631-651). IGI Global Scientific Publishing. 

Gupta, M., & Sharma, A. (2021). Fear of missing out: A brief overview of origin, 

theoretical underpinnings and relationship with mental health. World journal of clinical 

cases, 9(19), 4881. 

Hair, J. F., Black, W. C., Babin, B. J., Anderson, R. E., & Tatham, R. (2006). 

Multivariate data analysis . Uppersaddle River. 

Harwında, A., Aruman, A. E., & Setyanıngtyas, E.(2024). FOMO's Impact on 

Consumer Loyalty: Beverage Industry Study in the Social Media Age. 

Hodkinson, C. (2019). ‘Fear of Missing Out’(FOMO) marketing appeals: A conceptual 

model. Journal of Marketing Communications, 25(1), 65-88. 

Huseynov, F., & Yıldırım, S. Ö. (2014). Internet users’ attitudes toward business-to-

consumer online shopping: A survey. Information Development, 32(3), 452-465. 

Jabeen, F., Tandon, A., Sithipolvanichgul, J., Srivastava, S., & Dhir, A. (2023). Social 

mediainduced fear of missing out (FoMO) and social media fatigue: The role of narcissism, 

comparison and disclosure. Journal of Business Research, 159, 113693. 

Kang, I., Cui, H., & Son, J. (2019). Conformity consumption behavior and 

FoMO. Sustainability, 11(17), 4734. 

Mostafa, R. B., & Kasamani, T. (2021). Brand experience and brand loyalty: is it a 

matter of emotions?. Asia Pacific Journal of Marketing and Logistics, 33(4), 1033-1051. 

Przybylski, A. K., Murayama, K., DeHaan, C. R., & Gladwell, V. (2013). Motivational, 

emotional, and behavioral correlates of fear of missing out. Computers in Human Behavior, 

29(4), 1841–1848 

Riordan, B. C., Cody, L., Flett, J. A., Conner, T. S., Hunter, J., & Scarf, D. (2020). The 

development of a single item FoMO (fear of missing out) scale. Current Psychology, 39, 1215-

1220. 

Tabachnick, B. G., Fidell, L. S., & Ullman, J. B. (2013). Using multivariate 

statistics (Vol. 6, pp. 497-516). Boston, MA: pearson. 

Zhang, Z. (2018). Fear of missing out: Scale development and impact on brand loyalty. 

The University of Texas at El Paso. 

 

62

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN MATERYALİST EĞİLİMLERİNİN YAŞAM 

MEMNUNİYETİ ÜZERİNE ETKİSİ VE DEMOGRAFİK DEĞİŞKENLER 

AÇISINDAN ANALİZİ 

THE EFFECT OF UNIVERSITY STUDENTS' MATERIALISTIC TENDENCIES ON LIFE 

SATISFACTION AND ITS ANALYSIS IN TERMS OF DEMOGRAPHIC VARIABLES 

 

Lecturer Mehmet Emin YAŞAR 

Bingöl Üniversitesi, Solhan SHMYO 

ORCID NO: 0000-0001-8137-2946. 

 

Assoc. Prof. Bulut DÜLEK 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

ORCID NO: 0000-0002-3474-7220 

 

ÖZET 

Materyalist eğilimler, bireylerin yaşamlarındaki mutluluğu ve başarıyı genellikle maddi 

varlıklar ve tüketimle ilişkilendirmeleri olarak tanımlanabilir. Materyalist bireyler, zenginlik, 

lüks eşyalar, prestijli markalar ve maddi güce eğilimli olarak yaşamaktadırlar. Yaşam 

memnuniyeti ise bireylerin genel yaşam kalitelerinden, yaşamlarından ve mevcut 

durumlarından duyduğu tatmin duygusudur. Bu, kişilerin kendi yaşamlarını ne kadar tatmin 

edici ve değerli bulduklarıyla ilgilidir. Bu çalışmada, Bingöl Üniversitesi'nde farklı sınıf ve 

bölümlerde öğrenim gören öğrencilerin materyalist eğilimleri ile yaşam memnuniyetleri 

algılamalarının demografik değişkenler açısından incelenmesi amaçlanmıştır. Ayrıca, 

materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyeti üzerindeki etkisi de analiz edilmiştir. 

Katılımcılardan alınan veriler, materyalist eğilimler ve yaşam memnuniyetlerine ilişkin 

tutumların daha iyi anlaşılabilmesi amacıyla toplanmıştır. Veri toplama süreci, katılımcıların 

yaşam memnuniyeti ve materyalist eğilimlerini ölçmek için tasarlanmış çeşitli ölçekleri içeren 

anketler aracılığıyla gerçekleştirilmiştir. Verilerin analizinde bir dizi istatistiksel yöntem 

kullanılmıştır. Frekans analizi, katılımcıların demografik özelliklerinin dağılımını belirlemek 

için, faktör ve güvenilirlik analizleri ise ölçeklerin geçerliliğini ve güvenilirliğini ölçmek 

amacıyla kullanılmıştır. Ayrıca, normallik testi, t-testi ve anova gibi parametrik testler, verilerin 

normal dağılımını ve gruplar arasındaki farklılıkları incelemek için uygulanmıştır. Son olarak, 

regresyon analizi, materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyeti üzerindeki etkisini 

değerlendirmek için kullanılmıştır. Analiz sonuçları, materyalist eğilimlerin yaşam 

memnuniyeti üzerinde negatif yönde bir etkisi olduğunu ortaya koymuştur. Bu bulgu, 

materyalist eğilimlerin yüksek olduğu bireylerin yaşam memnuniyetinin daha düşük 

olabileceğini göstermektedir. Bununla birlikte, öğrencilerin materyalist eğilimleri ile yaşam 

memnuniyetleri algılamalarının demografik değişkenler açısından farklılık göstermediği 

sonucuna ulaşılmıştır. Yani, öğrencilerin yaş, cinsiyet gibi demografik faktörlere göre 

materyalist eğilimleri ve yaşam memnuniyetleri arasında anlamlı bir farklılık bulunmamıştır. 

Ancak, öğrencilerin sosyal medya kullanım amaçları ile yaşam memnuniyetleri arasında 

anlamlı bir farklılık olduğu tespit edilmiştir. Bu, sosyal medya kullanımının bireylerin yaşam 

memnuniyetini etkileyebilecek bir faktör olabileceğini işaret etmektedir. Genel olarak, 

çalışmanın bulguları, materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyetini olumsuz etkilediğini, yani 

güçlü materyalist değerlere sahip bireylerin genel yaşam memnuniyetlerinin daha düşük 

olduğunu göstermektedir.  

Anahtar Kelimeler: Materyalizm, Yaşam Memnuniyeti, Üniversite Öğrencileri.  

 

 

 

63

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

ABSTRACT 

Materialistic tendencies can be defined as individuals generally associating happiness and 

success in their lives with material possessions and consumption. Materialistic individuals live 

with a tendency towards wealth, luxury items, prestigious brands and material power. Life 

satisfaction refers to the sense of fulfillment individuals feel regarding their overall quality of 

life, their lives, and their current circumstances. It is related to how satisfying and valuable 

individuals find their own lives. This study aims to examine the materialistic tendencies and 

life satisfaction perceptions of students studying in different classes and departments at Bingöl 

University, considering demographic variables. Additionally, the impact of materialistic 

tendencies on life satisfaction was analyzed. Data from participants were collected to better 

understand attitudes towards materialistic tendencies and life satisfaction. The data collection 

process was carried out through surveys containing various scales designed to measure 

participants' life satisfaction and materialistic tendencies. A range of statistical methods were 

used in the data analysis. Frequency analysis was employed to determine the distribution of 

participants' demographic characteristics, while factor and reliability analyses were conducted 

to assess the validity and reliability of the scales. Additionally, parametric tests such as 

normality tests, t-tests, and ANOVA were applied to examine the normal distribution of the 

data and the differences between groups. Finally, regression analysis was used to assess the 

impact of materialistic tendencies on life satisfaction. The analysis results revealed that 

materialistic tendencies have a negative effect on life satisfaction. This finding suggests that 

individuals with high materialistic tendencies may have lower life satisfaction. However, it was 

concluded that the students' materialistic tendencies and perceptions of life satisfaction did not 

differ in terms of demographic variables. In other words, no significant difference was found 

between the students' materialistic tendencies and life satisfaction according to demographic 

factors such as age and gender. However, a significant difference was found between students' 

social media usage purposes and their life satisfaction. This suggests that social media usage 

may be a factor that can affect individuals' life satisfaction. Overall, the findings of the study 

revealed that materialistic tendencies negatively affect life satisfaction, indicating that 

individuals with stronger materialistic values tend to have lower levels of overall life 

satisfaction. 

Keywords: Materialism, Life Satisfaction, University Students. 

GİRİŞ 

Son yıllarda, özellikle gençler ve üniversite öğrencileri arasında materyalist eğilimlerin artan 

bir şekilde gözlemlenmesi, bu konuyu akademik alanda önemli bir araştırma konusu haline 

getirmiştir. Materyalizm, bireylerin yaşamlarını ve değerlerini çoğunlukla maddi öğeler ve 

tüketim odaklı bir biçimde şekillendirmesi anlamına gelir. Üniversite öğrencileri, hem eğitim 

süreçlerinin hem de sosyal çevrelerinin etkisiyle bu materyalist eğilimleri benimseme 

konusunda özellikle hassas bir grup olarak öne çıkmaktadır. Bununla birlikte, materyalizm ile 

yaşam memnuniyeti arasındaki ilişki, psikolojik ve sosyo-kültürel açıdan farklı bakış açıları 

sunarak önemli bir tartışma konusu olmuştur (Belk, 1984; Rakrachakarn vd., 2015; Kilbourne, 

ve Pickett, 2008).  

 Bu bildiride, üniversite öğrencilerinin materyalist eğilimlerinin yaşam memnuniyetleri 

üzerindeki etkisi, demografik değişkenler (yaş, cinsiyet, gelir düzeyi gibi) açısından analiz 

edilecektir. Araştırma, materyalist değerlerin bireylerin genel yaşam doyumu üzerindeki 

etkilerini anlamayı hedeflerken, aynı zamanda demografik faktörlerin bu ilişkiyi nasıl 

64

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

şekillendirdiğini de incelemektedir. Özellikle üniversite öğrencilerinin yaşam tarzları, 

beklentileri ve materyalizme bakış açıları, yaşam memnuniyetlerinin temel belirleyicileri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu çalışmanın sonuçları, üniversite öğrencilerinin yaşam kalitelerini 

iyileştirmek adına, eğitim politikaları ve sosyal stratejilerin geliştirilmesinde önemli bir rehber 

olmayı amaçlamaktadır. 

TEORİK ÇERÇEVE VE LİTERATÜR İNCELEMESİ  

Materyalizm, paraya ve maddi mallara aşırı ilgi duymak ve bunlara hayatta çok büyük bir rol 

yüklemek olarak tanımlanır (Maison ve Adamczyk, 2020). Materyalizm, bireylerin edindikleri 

mallardan araçsal değerden daha fazlasını aradıkları bir değer yapısıdır. Tüketim nesneleriyle 

kimliklerini oluşturan ve öznel refahlarını artıran ilişkiler ararlar. Dolayısıyla materyalizm, 

bireyleri sahip oldukları mallarla ilişkilendiren çok yönlü bir yapıdır (Kilbourne ve Pickett, 

2008). Belk (1984) materyalizm iki temel özelliğini vurgulamıştır. İlk olarak, materyalizmin 

bireylerin yaşamında maddi malların son derece merkezi bir yer tuttuğunu ifade etmektedir. Bu 

durum, insanların yaşamlarının birçok alanında, sahip oldukları nesnelerin ve tüketim 

öğelerinin belirleyici bir rol oynadığı anlamına gelir. İkinci olarak ise materyalist yaklaşıma 

sahip bireylerin yaşam doyumunun ya da doyumsuzluğunun büyük ölçüde bu maddi mallar 

üzerinden şekillendiğini belirtmektedir. Yani, bireylerin mutluluk ve tatmin duyguları, sahip 

oldukları materyal varlıklarla doğrudan ilişkili hale gelir.  

Yaşam memnuniyeti, insanların duygularını, hislerini ve geleceğe yönelik yönleri ve 

seçenekleri hakkında nasıl hissettiklerini gösterme biçimleridir. Mevcut duyguların 

değerlendirilmesinden ziyade kişinin yaşamına karşı olumlu bir tutumu içerir (Nathawat, vd., 

2022). Yaşam memnuniyetine yukarıdan aşağıya ve aşağıdan yukarıya olmak üzere iki teorik 

yaklaşım vardır. Yukarıdan aşağıya yaklaşım, kişilik farklılıklarının mizaç faktörleriyle 

birleşmesinin yaşam memnuniyetini etkilediğini ifade eder. Aşağıdan yukarıya bakış açısı, 

genel yaşam memnuniyetini etkileyen aile, iş hayatı ve manevi yaşam gibi yaşamın tüm 

alanlarına odaklanır.  

Kasser ve Ryan'ın (1993) araştırması, maddi mallara yüksek değer veren kişilerin daha düşük 

yaşam doyumu ve refah seviyelerine sahip olduğunu bulurken, Richins ve Dawson (1992) 

materyalizmin daha düşük psikolojik refah seviyeleriyle ilişkili olduğunu bulmuştur. Ayrıca 

birçok çalışma materyalizmin bireylerin yaşam doyumunu, öz saygısını ve öznel iyi oluşunu 

olumsuz etkilediğini göstermektedir (Burroughs ve Rindfleisch, 2002; Balikcioglu ve Arslan, 

2020; Nathawat vd., 2022). 

YÖNTEM 

Araştırmanın amacı, üniversite öğrencilerinin materyalist eğilimleri ile yaşam memnuniyetleri 

arasındaki ilişkinin analiz edilmesidir. Ayrıca materyalist eğilim ve yaşam memnuniyeti 

algılamalarının demografik değişkenler açısından analiz edilmesi de araştırmanın bir başka 

amacı olarak tasarlanmıştır.  Bu bağlamda 378 üniversite öğrencisi ile yüz yüze anket 

uygulanmıştır. 378 kişilik örneklem büyüklüğü, çalışmada kullanılan 11 ölçek maddesinin 

65

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

toplamından 10 kat daha fazla olup, bu da örneklem büyüklüğünün yeterli olduğunu ve 

minimum örneklem büyüklüğü için gereken kriterleri karşıladığını göstermektedir  (Hair vd., 

2009). Bu durum, elde edilen verilerin güvenilirliğini ve geçerliliğini artırarak, elde edilen 

sonuçların genellenebilirliğine katkıda bulunmaktadır. Çalışmada kullanılan materyalist 

eğilimleri ölçmeye yönelik ifadeler Özsaçmacı vd., (2019) çalışmasından, yaşam 

memnuniyetini ölçmeye yönelik ifadeler ise Dağlı ve Baysal (2016) çalışmalarından 

uyarlanarak oluşturulmuştur. Verilerin analizi için SPSS23 paket programı kullanılmış olup, 

analiz sürecinde faktör analizi, frekans analizi, regresyon analizi ve farklılık testlerinden 

faydalanılmıştır. Frekans analizi, katılımcıların sosyal medya bağımlılığına dair algılarının 

dağılımını ortaya koyarken, farklılık testleri (örneğin, t-testi veya ANOVA) demografik 

değişkenler doğrultusunda gruplar arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını 

değerlendirmektedir.  

 

Tablo 1. Katılımcılara Ait Demografik Veriler 

Katılımcıların % 59,5’i kadın, %40,5’i erkek, %67,2’si 18-20 yaş aralığında bulunmaktadır.  

%42,1’i sosyal medyayı çevre edinmek, %26,5’i haber alma amacıyla kullandığını ifade 

etmiştir. Katılımcılardan elde edilen veri doğrultusunda materyalist eğilimler ve yaşam 

memnuniyetine ilişkin faktör ve güvenilirlik analizleri sonuçları Tablo-2’de yer almaktadır. 

Tablo 2. Faktör ve Güvenilirlik Analizi Sonuçları 
 Faktör 

yükü 

Faktör 

Açıklayıcı 

Faktör 

Güvenilirliği 

 

 

 

Materyalist 

eğilim   

Madde1 ,700  

 

 

53,456 

 

 

 

,824 

Madde2 ,656 

Madde3 ,799 

Madde4 ,761 

Madde5 ,718 

Madde6 ,745 

KMO Örneklem Yeterliliği=    ,834   

Bartlett Küresellik Testi              Ki Kare= 726,911      df=  ,15    p= ,000 

 Madde1 ,804   

 Frekans Yüzde(%) 

 

Cinsiyet 

Kadın 225 59,5 

Erkek 153 40,5 

Toplam 378 100,0 

 

 

Yaş 

18-20 254 67,2 

21-23 94 24,9 

24-26 12 3,2 

27 ve üzeri 18 4,8 

Toplam 378 100,0 

 

 

Sosyal medya kullanım 

amacı 

Haber almak 100 26,5 

Eğlenmek 40 10,6 

Sosyal çevre edinmek 159 42,1 

Bilgi edinmek 52 13,8 

Alışveriş yapmak 7 1,9 

Diğer 20 5,3 

Toplam 378 100,0 

66

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

Yaşam 

memnuniyeti  

Madde2 ,845  

62,035 

 

,845  Madde3 ,800 

Madde4 ,791 

Madde5 ,690 

KMO Örneklem Yeterliliği=    ,857   

Bartlett Küresellik Testi              Ki Kare= 727,223  df=  ,10    p= ,000 

 

Faktör analizi sonuçları, ölçeklerin güvenilir ve geçerli olduğunu göstermektedir. KMO 

değerleri (0,834 ve 0,857) “çok iyi” seviyede olup, Bartlett Küresellik Testi anlamlıdır (p = 

0,000), bu da faktör analizinin uygulanabilir olduğunu doğrulamaktadır (Hair vd., 2009). 

Materyalist eğilim faktörü toplam varyansın %53,4’ünü, yaşam memnuniyeti faktörü ise 

%62’sini açıklamakta olup, sosyal bilimler için kabul edilebilir düzeydedir. Faktör yükleri her 

iki faktör için de 0,656 ile 0,845 arasında değişmekte ve tüm maddeler yeterli düzeyde faktör 

yüküne sahiptir. Ayrıca, faktör güvenilirlikleri (0,824 ve 0,845) yüksek olup, ölçeklerin iç 

tutarlılığını desteklemektedir. Bu bulgular, kullanılan ölçeklerin güvenilir ve geçerli olduğunu, 

dolayısıyla araştırma kapsamında etkili bir şekilde kullanılabileceğini göstermektedir.  

Veri analizinde parametrik veya parametrik olmayan yöntemlerin tercih edilmesini belirlemek 

amacıyla, verilerin normalliği test edilmiştir. Ölçek puanlarının normal dağılıma uygun olup 

olmadığını değerlendirmek için çarpıklık ve basıklık değerleri hesaplanmıştır. Normal dağılım 

varsayımının sağlanıp sağlanmadığını anlamak adına, çarpıklık ve basıklık değerlerinin -1,5 ile 

+1,5 aralığında olması gerektiği kabul edilmektedir (Hair vd., 2009). 

 

Tablo 3. Normallik Testi Analiz Sonuçları 
 Ortalama Std Sapma Çarpıklık Basıklık 

Materyalist 

eğilim  

2,72 ,91 ,099 -,372 

Yaşam 

memnuniyeti  

3,27 ,88 -,048 -,452 

 

Tablo 3’teki verilerin çarpıklık ve basıklık değerleri incelendiğinde, materyalist eğilim 

değişkeninin çarpıklık değeri 0,099, basıklık değeri ise -0,372 olarak bulunmuştur. Yaşam 

memnuniyeti değişkeni için ise çarpıklık değeri -0,048, basıklık değeri -0,452 olarak 

hesaplanmıştır. Her iki değişkenin çarpıklık ve basıklık değerleri -1,5 ile +1,5 aralığında yer 

aldığı için verilerin normal dağılıma uygun olduğu söylenebilir. Bu doğrultuda, veri analizinde 

parametrik testlerin kullanımı uygun görülmektedir. 

Tablo-4. Katılımcıların Cinsiyet Değişkenine İlişkin T Testi Analizi 

 Cinsiyet N X Ss t p 

Materyalist 

eğilim  

Kadın 225 2,76 ,90 1,147 ,252 

Erkek  153 2,65 ,92 

Yaşam 

memnuniyeti 

Kadın 225 3,22 ,85 -1,210 ,227 

Erkek  153 3,33 ,94 

67

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

Tablo 4’e göre materyalist eğilimler ile yaşam memnuniyeti algılamalarının katılımcıların 

cinsiyetleri bakımından değerlendirilmesine ilişkin yapılan t testi sonuçlarına göre materyalist 

eğilimler  (t=1,147; p>,05) ve yaşam memnuniyeti  (t=-1,210; p>,05)  değişkenleri ile 

katılımcıların cinsiyeti arasında %95 güven aralığında anlamlı bir farklılık bulunamamıştır. Bu 

durum, erkek ve kadın katılımcılar arasında materyalist eğilimler ve yaşam memnuniyetine 

ilişkin algılamaların benzer olduğunu ve cinsiyetin bu konuda belirleyici bir faktör olmadığını 

ortaya koymaktadır.  

Tablo 5. Katılımcıların Yaş Değişkenine İlişkin Anova Testi Analizi 

Değişkenler Yaş  N x ss Kareler 

ort. 

F p 

 

Materyalist 

eğilim 

18-20 254 2,71 ,91  

 

,690 

 

 

,830 

 

 

,478 
21-23 94 2,73 ,91 

24-26 12 3,06 ,76 

27 ve üzeri  18 2,54 ,94 

Toplam  378 2,72 ,91 

 

 

Yaşam 

memnuniyeti  

18-20 254 3,28 ,89  

 

0,91 

 

 

,114 

 

 

,952 
21-23 94 3,23 ,90 

24-26 12 3,23 ,87 

27 ve üzeri  18 3,34 ,75 

Toplam  378 3,27 ,88 

Tablo 5’e göre materyalist eğilimler ile yaşam memnuniyeti algılamalarının katılımcıların 

yaşları bakımından değerlendirilmesine ilişkin yapılan tek tönlü varyans analizi sonuçlarına 

göre materyalist eğilimler  (F=,830; p>,05) ve yaşam memnuniyeti  (F=,114; p>,05)  

değişkenleri ile katılımcıların yaşları arasında %95 güven aralığında anlamlı bir farklılık 

bulunamamıştır. Bu durum katılımcıların yaşları açısından materyalist eğilimler ve yaşam 

memnuniyetine ilişkin algılamaların benzer olduğunu ve yaşın bu konuda belirleyici bir faktör 

olmadığını ortaya koymaktadır.  

Tablo 6. Katılımcıların Kullanım Amaçlarına İlişkin Anova Testi Analizi 

Değişkenler Kullanım amacı  N x ss Kareler 

ort. 

F p 

 

 

 

Materyalist 

eğilim   

Haber almak 100 2,51 ,84 1,647 2,011 ,076 

Eğlenmek 40 2,74 1,07 

Sosyal çevre 

edinmek  

159 2,86 ,86 

Bilgi sahibi 

olmak  

52 2,62 ,92 

Alışveriş yapmak 7 ,283 1,39 

Diğer  20 2,80 ,88 

Toplam  378 2,72 ,91 

 

 

Yaşam 

memnuniyeti  

Haber almak 100 3,34 ,85 1,779 2,285 ,046* 

Eğlenmek 40 3,30 ,96 

Sosyal çevre 

edinmek  

159 3,15 ,87 

Bilgi sahibi 

olmak  

52 3,48 ,84 

68

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

Alışveriş yapmak 7 2,60 1,10 

Diğer  20 3,45 ,91 

Toplam  378 3,27 ,88 

Yapılan analiz sonuçlarına göre, materyalist eğilim değişkeni ile kullanım amacına göre anlamlı 

bir fark bulunmamaktadır (p=0,076). Yani, kullanıcıların materyalist eğilim düzeyleri, 

kullanım amaçlarına göre farklılık göstermemektedir. Ancak yaşam memnuniyeti değişkeni 

açısından kullanım amacı ile anlamlı bir fark tespit edilmiştir (p=0,046). Bu, farklı kullanım 

amaçlarına sahip bireylerin yaşam memnuniyetlerinin istatistiksel olarak farklı olduğunu 

göstermektedir. Bu bulgu, yaşam memnuniyetinin kullanıcıların amaçlarına bağlı olarak 

değişebileceğini ve materyalist eğilimden bağımsız olarak yaşam memnuniyetinin diğer 

faktörlerden etkilendiğini düşündürmektedir. 

Tablo 7. Regresyon Analizi Sonucu  

Bağımsız 

Değişken 

Bağımlı 

Değişken 

R2 F β t p Sonuç  

Materyalist 

Eğilimler 

Yaşam 

Memnuniyeti 

,034 13,261 -,185 26,488 ,000 Kabul 

Regresyon analizi sonuçları, materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyeti üzerinde anlamlı bir 

etkisi olduğunu göstermektedir (p = 0,000). Ancak, R² değeri 0,034 olarak bulunmuş, bu da 

materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyetini açıklamadaki etkisinin düşük olduğunu gösterir. 

Başka bir deyişle, materyalist eğilimler yaşam memnuniyetindeki değişimin yalnızca %3,4’ünü 

açıklamaktadır. β katsayısının negatif olması (-0,185), materyalist eğilimlerin arttıkça yaşam 

memnuniyetinin azalabileceğine işaret etmektedir. Ayrıca, regresyon modelinin çoklu doğrusal 

ilişki problemi olmadığını gösteren tolerans ve VIF değerleri (1,00) modelin sağlam olduğunu 

belirtmektedir. Bu sonuç, materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyeti üzerindeki etkisinin 

sınırlı olduğunu, diğer faktörlerin de yaşam memnuniyeti üzerinde belirleyici rol 

oynayabileceğini düşündürmektedir. 

TARTIŞMA VE SONUÇ 

Bu çalışmada, üniversite öğrencilerinin materyalist eğilimleri ile yaşam memnuniyetleri 

algılamalarının demografik değişkenler açısından incelenmesi amaçlanmıştır. Ayrıca, 

materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyeti üzerindeki etkisi de analiz edilmiştir. Yapılan 

analizler sonucunda, öğrencilerin materyalist eğilimleri ile yaşam memnuniyetleri 

algılamalarının demografik değişkenler açısından farklılık göstermediği sonucuna ulaşılmıştır. 

Yani, öğrencilerin yaş, cinsiyet gibi demografik faktörlere göre materyalist eğilimleri ve yaşam 

memnuniyetleri arasında anlamlı bir farklılık bulunmamıştır. Literatürde, demografik 

faktörlerin bireylerin yaşam memnuniyeti ve değer yargıları üzerinde etkili olduğu sıklıkla öne 

sürülmüştür (Rakrachakarn, vd., 2015; Doğan vd., 2017; Karaca, 2019).   Ancak bu çalışmada, 

bu tür faktörlerin materyalist eğilimler ve yaşam memnuniyeti üzerinde anlamlı bir etkisi 

69

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

olmadığı gözlemlenmiştir. Bu durum, demografik faktörlerin etkisinin, belirli bir kültürel ya da 

toplumsal bağlamda zayıf olabileceği şeklinde açıklanabilir. 

Analiz sonuçları, materyalist eğilimlerin yaşam memnuniyeti üzerinde negatif yönde bir etkisi 

olduğunu ortaya koymuştur. Bu bulgu, materyalist eğilimlerin yüksek olduğu bireylerin yaşam 

memnuniyetinin daha düşük olabileceğini göstermektedir. Elde edilen bu sonuç literatürdeki 

birçok çalışma (Richins ve Dawson, 1992; Kasser ve Ryan 1993; Burroughs ve Rindfleisch, 

2002; Balikcioglu ve Arslan, 2020; Nathawat vd., 2022) ile de benzerlik göstermektedir. Buna 

göre materyalist eğilimli bireylerin genellikle maddi başarı ve sahiplik arzusuyla motive 

oldukları ve bu arzulara ulaşamadıklarında tatminsizlik, hayal kırıklığı ve stres gibi duygusal 

sorunlar yaşayabilecekleri söz konusu olabilir. Sonuç olarak, bu bireylerin dışsal ödüller ve 

başarılar ile içsel doyum arasındaki uyumsuzluları da yaşam memnuniyetlerinin düşmesine 

neden olabilir. 

Gelecek araştırmalarda, materyalist eğilimlerin çeşitli demografik faktörlerle olan ilişkileri, 

psikolojik iyilik halleri ve toplumsal bağlamda nasıl şekillendiği daha detaylı bir şekilde ele 

alınıp inceleneblir. Ayrıca, materyalist değerlerin yerine daha içsel ve anlamlı değerlerin 

bireylerin yaşam memnuniyetini nasıl artırabileceği konusunda yeni çalışmalar yapılması, bu 

alanda yapılan çalışmalara katkılar sunabilecektir. 

 

KAYNAKLAR 

Balikcioglu, B., & Arslan, Z. (2020). Explaining the link between materialism and life 

satisfaction: A life course study in Turkey. Journal of Global Scholars of Marketing 

Science, 30(1), 4-17. 

Belk, RW. Three scales to measure construct related to materialism: Reliability, validity, 

and relationships to measures of happiness. Advances in Consumer Research 1984;11:291–

297. 

Burroughs, J. E., & Rindfleisch, A. (2002). Materialism and well-being: A conflicting 

valuesperspective. Journal of Consumer Research, 29(3), 348–370. 

Dağlı, A., & Baysal, N. (2016). Yaşam doyumu ölçeğinin türkçe’ye uyarlanmasi: 

geçerlik ve güvenirlik çalişmasi. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 15(59). 

Doğan, U., Dinç, Y., & Gökdeniz, İ. (2017). Beden imajı memnuniyetinin ve materyalist 

eğilimlerin gösterişçi tüketim üzerine etkisi: Karşılaştırmalı bir araştırma. Ekonomi İşletme 

Siyaset ve Uluslararası İlişkiler Dergisi, 3(2), 1-40. 

Hair, J. F., Black, W. C., Babin, B. J., Anderson, R. E., & Tatham, R. (2006). 

Multivariate data analysis . Uppersaddle River. 

Karaca, Ş. (2019). Materyalist eğilimlerin anlık satın alma davranışına etkisinin 

incelenmesi: Üniversite öğrencilerine yönelik bir çalışma. Third Sector Social Economic 

Review, 54(1), 243-260. 

70

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



  

Kasser, T., & Ryan, R. M. (1993). A dark side of the American dream: correlates of 

financial success as a central life aspiration. Journal of personality and social 

psychology, 65(2), 410. 

Kilbourne, W., & Pickett, G. (2008). How materialism affects environmental beliefs, 

concern, and environmentally responsible behavior. Journal of business research, 61(9), 885-

893. 

Maison, D., & Adamczyk, D. (2020). The relations between materialism, consumer 

decisions and advertising perception. Procedia Computer Science, 176, 2526-2535. 

Nathawat, S., Singh, A., Sharma, P., Chaudhary, G., & Jain, R. (2022). Dual role of 

materıalısm on lıfe satısfactıon: a study on mıddle-aged males. Journal of Pharmaceutical 

Negative Results, 13. 

Özsaçmacı, B., Yener, D., & Dursun, T. (2019). Hedonizm, hedonik tüketim ve 

tüketimde materyalist eğilimler üzerine bir araştırma. Üçüncü Sektör Sosyal Ekonomi Dergisi, 

54(1), 71- 88. 

Rakrachakarn, V., Moschis, G. P., Ong, F. S., & Shannon, R. (2015). Materialism and 

life satisfaction: The role of religion. Journal of religion and health, 54, 413-426. 

Richins, M. L., & Dawson, S. (1992). A consumer values orientation for materialism 

and its measurement: Scale development and validation. Journal of consumer research, 19(3), 

303-316. 

 

 

 

71

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



CRIMINAL EXPLOITATION OF INDIGENOUS CHILDREN: CAUSES AND 

CONSEQUENCES 

Assoc. Prof. Fahri ÖZSUNGUR 

Mersin University, Vocational School of Social Sciences 

ABSTRACT 

Indigenous children face significant risks of criminal exploitation, including forced labor, 

human trafficking, and sexual abuse. These issues stem from socio-economic instability, forced 

migration, inadequate legal protections, and systemic discrimination. Criminal networks exploit 

Indigenous children for financial gain, leading to severe physical and psychological 

consequences. International treaties and forensic social work play crucial roles in protecting 

these vulnerable children, ensuring their legal rights, and advocating for non-punitive 

rehabilitation measures. This study explores the causes and consequences of criminal 

exploitation, emphasizing the importance of legal and social interventions to safeguard 

Indigenous children's rights and well-being. 

Keywords: Indigenous children, criminal exploitation, forced labor, human trafficking, 

forensic social work, legal protection 

Introduction 

Children’s rights are fundamental to ensuring a just and equitable society. However, Indigenous 

children worldwide face systemic exploitation and abuse due to socio-economic instability, 

forced migration, and inadequate legal protections. The criminal exploitation of Indigenous 

children manifests in various forms, including human trafficking, forced labor, sexual 

exploitation, and coerced participation in illegal activities. Despite international treaties such as 

the United Nations Convention on the Rights of the Child (CRC) and the ILO Conventions on 

child labor, the exploitation of Indigenous children persists. 

This paper explores the factors contributing to Indigenous children's victimization and the role 

of forensic social work in addressing these injustices. By analyzing legal frameworks, socio-

economic conditions, and forensic intervention strategies, this study seeks to highlight the 

urgent need for stronger policies and protective measures. The research emphasizes the 

importance of legal accountability and rehabilitation programs in safeguarding the well-being 

of Indigenous children. 

 

72

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 

Indigenous Population's Children as Victims of Crime 

It is a fundamental human right for children to grow up in a family environment filled with 

love, happiness, affection, care, and economic stability. Every child is entitled to live freely, 

equally, and with tolerance, peace, and dignity. The 1924 Declaration of the Rights of the Child 

played a critical role in establishing these rights for children at the international level (UNICEF, 

2009). The principle of equality is paramount in ensuring that all children are afforded their 

rights. Specifically, the Universal Declaration of Human Rights protects the rights of children 

to receive support for congenital disabilities, rehabilitation for impairments caused by health 

problems, and treatment for mental and physical developmental challenges (Brown, 2016). 

Ensuring the practical implementation of these protections and identifying children and families 

in need of support is a primary responsibility of organizations dedicated to children's rights 

(Nickel, 1987). 

Protecting children from injustices such as discrimination, violence, forced labor, child 

trafficking, and sexual abuse is vital to their well-being. Indigenous children, in particular, often 

face discrimination based on factors such as gender, race, color, culture, and family background 

(Wylie & McConkey, 2019; Thornberry, 2013). With the rise of social media and digital 

technology, instances of discrimination against Indigenous children have become increasingly 

widespread (Williams Jr, 1991; Button & Walker, 2020). 

Child trafficking is often linked to child labor. After Indigenous peoples experience 

displacement, the difficulties they face in adapting to society can lead to children being 

exploited as a means of generating income for their families (O'Connell Davidson, 2011). To 

combat such exploitation, international treaties like the United Nations Convention on the 

Protection of the Rights of All Migrant Workers and Members of Their Families (1990), the 

ILO Forced Labor Convention (1930), the ILO Minimum Age Convention (1973), and the ILO 

Worst Forms of Child Labor Convention (1999) were established (Kott & Golb, 2012). These 

agreements aim to address the financial and social challenges that drive child labor and ensure 

children's protection. 

Forced labor has severe psychological impacts on Indigenous children (Blattman & Annan, 

2010). Many of these children are coerced into working in illegal industries, such as drug and 

sex trafficking (Territo & Kirkham, 2010; Le, Ryan, Rosenstock, & Goldmann, 2018). They 

are often introduced to drug addiction and forced into exploitative labor situations (Bays, 1990). 

73

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



In addition, children are employed in agriculture, domestic servitude, and industrial sectors. 

Indigenous children, especially in regions like Africa, are at a heightened risk of forced labor. 

In some developing countries, children are compelled to beg or steal, exacerbating their 

vulnerability to criminal victimization (Beber & Blattman, 2010; Bass, 2004). 

Sexual exploitation is another critical issue faced by Indigenous children (Estes & Weiner, 

2001). Child pornography involves the exploitation of children as sexual objects (Stone, 1985). 

Children are often forced into sexual activities with adults in settings such as discos, bars, and 

massage parlors. Additionally, the widespread use of the internet and digital applications has 

facilitated the distribution of child pornography. Nude images and other exploitative content 

involving children are disseminated through social media platforms, pornographic websites, 

and digital messaging applications (Taylor & Quayle, 2003). This exposure severely affects the 

psycho-social well-being of children, leaving lasting psychological trauma. 

Children are often exploited in harmful activities such as espionage, warfare, terrorism, and 

blackmail, which contribute to social and intergenerational conflicts (Szydlik, 2008). Their 

involvement in using weapons exacerbates these conflicts, as they lack the understanding of the 

legal and moral consequences of violence, including killing or injuring others. Many of these 

children suffer injuries themselves and are coerced into begging (Delap, 2009). In extreme 

cases, children who are forced to beg are mutilated, with their fingers, arms, or feet intentionally 

damaged, which violates their physical integrity (Al Helal & Kabir, 2013). 

The underlying causes of child trafficking among Indigenous populations include forced 

migration, lack of education, poverty, oppressive state policies, cultural influences, and natural 

disasters (Doná & Veale, 2011). Inadequate legal frameworks and political instability further 

facilitate child trafficking (Rafferty, 2007). Many Indigenous communities have resisted these 

injustices, such as the Māori, who protested in 2019, accusing the authorities of abducting their 

children (Guardian, 2019). Indigenous children are often forcibly recruited into terrorist 

organizations or kidnapped for forced assimilation, creating further social problems. 

Indigenous children often become victims of forced labor, trafficking, and various forms of 

exploitation due to socio-economic instability (Acuña, 2015). Many of these children 

experience forced migration, making them vulnerable to abduction, coercion, and criminal 

networks. The lack of adequate legal protections exacerbates their risk of becoming involved 

in illegal activities. 

74

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



One of the essential functions of social work in this context is forensic control, which ensures 

that Indigenous children receive fair treatment in legal processes and are protected from further 

victimization. Forensic social workers play a crucial role in assisting Indigenous children during 

interrogations, court proceedings, and rehabilitation efforts (Barker & Branson, 2014). They 

ensure that legal institutions respect the cultural background of these children while advocating 

for non-punitive measures such as rehabilitation instead of incarceration. 

Furthermore, forensic control is critical in monitoring human rights violations against 

Indigenous children, ensuring that international treaties such as the United Nations Convention 

on the Rights of the Child (CRC) are enforced. Without proper forensic intervention, 

Indigenous children remain at high risk of wrongful accusations and mistreatment within the 

legal system (Johnson & Williams, 2007). 

Conclusion 

The criminal exploitation of Indigenous children remains a pressing global issue driven by 

systemic inequalities, economic hardships, and inadequate legal frameworks. Forced labor, 

human trafficking, and sexual exploitation continue to threaten Indigenous children's physical 

and psychological well-being. Forensic social work plays a critical role in advocating for their 

rights, ensuring fair legal treatment, and promoting rehabilitative rather than punitive measures. 

Strengthening legal protections and implementing targeted social interventions are essential to 

combatting these injustices. Addressing the root causes of exploitation requires international 

cooperation, policy reforms, and community-based support systems to protect Indigenous 

children's fundamental rights. 

References 

Acuña, R. (2015). Occupied America: A history of Chicanos. Pearson. 

Al Helal, M. A., & Kabir, M. (2013). The role of beggars in the urban informal sector: A case 

study of Dhaka City. Asian Journal of Social Sciences & Humanities, 2(3), 241-251. 

Barker, R. L., & Branson, D. M. (2014). Forensic social work: Legal aspects of professional 

practice. Routledge. 

Bass, L. E. (2004). Child labor in sub-Saharan Africa. Lynne Rienner Publishers. 

Bays, S. M. (1990). Child abuse and neglect and its effects on children’s development. Pediatric 

Clinics of North America, 37(6), 1483-1498. 

Beber, B., & Blattman, C. (2010). The industrial organization of rebellion: The logic of forced 

labor and child soldiering. Working Paper, Yale University. 

Blattman, C., & Annan, J. (2010). The consequences of child soldiering. The Review of 

Economics and Statistics, 92(4), 882-898. 

75

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Brown, G. (2016). The universal declaration of human rights in the 21st century: A living 

document in a changing world. Open Book Publishers. 

Button, M., & Walker, C. (2020). Cybercrime and its impact on Indigenous communities. 

Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking, 23(4), 223-231. 

Delap, E. (2009). Begging for change: Research findings and recommendations on forced child 

begging in Albania, Greece, and Ukraine. Anti-Slavery International Report. 

Doná, G., & Veale, A. (2011). Child migrants and forced migration. The Journal of Refugee 

Studies, 24(2), 197-201. 

Estes, R. J., & Weiner, N. A. (2001). The commercial sexual exploitation of children in the 

U.S., Canada, and Mexico. University of Pennsylvania. 

Guardian. (2019). New Zealand’s Māori protest against forced child removals. The Guardian. 

Retrieved from https://www.theguardian.com 

Johnson, H., & Williams, S. (2007). Forensic social work: An international perspective on 

justice and human rights. Columbia University Press. 

Kott, M., & Golb, A. (2012). Forced labor and human trafficking: A global perspective. 

Cambridge University Press. 

Le, T. N., Ryan, C. A., Rosenstock, Y., & Goldmann, E. (2018). The intersection of human 

trafficking and substance use: Exploring the consequences. Journal of Human Trafficking, 4(1), 

40-50. 

Nickel, J. W. (1987). Making sense of human rights: Philosophical reflections on the Universal 

Declaration of Human Rights. University of California Press. 

O’Connell Davidson, J. (2011). Modern slavery: The margins of freedom. Palgrave Macmillan. 

Rafferty, Y. (2007). Children for sale: Child trafficking in Southeast Asia. Child Abuse Review, 

16(6), 401-422. 

Stone, A. J. (1985). Child pornography: The legal and social consequences. Journal of Child 

Welfare, 64(3), 237-250. 

Szydlik, M. (2008). Intergenerational transmission of economic disadvantage in different 

welfare regimes. Research in Social Stratification and Mobility, 26(4), 253-267. 

Taylor, M., & Quayle, E. (2003). Child pornography: An internet crime. Brunner-Routledge. 

Territo, L., & Kirkham, G. (2010). International sex trafficking of women and children: 

Understanding the global epidemic. Looseleaf Law Publications. 

Thornberry, T. P. (2013). Gangs and delinquency in developmental perspective. Cambridge 

University Press. 

UNICEF. (2009). The State of the World’s Children: Celebrating 20 Years of the Convention 

on the Rights of the Child. United Nations Children's Fund. 

Williams Jr, R. (1991). The American Indian in Western legal thought: The discourses of 

conquest. Oxford University Press. 

Wylie, L., & McConkey, S. (2019). Insufficient inclusion: Indigenous health social 

determinants and health equity policy in Canada. International Indigenous Policy Journal, 

10(4), 1-20. 

 

76

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



HALKIN BİLGİ KAYNAKLARI I 

(Yetenek ve Emeğe Dayalı Kaynaklar) 

PUBLIC INFORMATION RESOURCES I 

(Talent and Labor Based Resources) 

 

Assoc. Prof. Mustafa AKMAN 

Hakkari Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-6675-1315 

ÖZET 

Semavî dinler, indikleri peygamberler üzerinden toplumları, aklıselime dayalı huzur ve 

mutluluk yollarını göstererek aydınlatmışlardır. Peygamberler kitleleri aydınlatırken 

sundukları aklî deliller ve muteber kaynaklarla onların öncelikle akıllarına hitap etmiş bu 

arada duygularını da ihmal etmemişlerdir. Fakat duygularını, mutlaka aklî melekelerinin 

kontrolünde tutarak kendi pratikleriyle anlaşılır hale getirdikleri ilahî mesaja tabi olmalarını 

istemişlerdir. Ne var ki zamanla inananlar, bazı zihin yönlendiriciler marifetiyle duygularına 

mağlup olmuş; envaitürlü bilgi kaynaklarına muhatap olmuş ve böylelikle toplumda farklı 

algılara sahip olmuşlardır. Söz konusu envaitürlü bilgi kaynaklarından önce Allah Teâlâ biz 

insanlara bilgi edinelim ve edindiğimiz bilgileri harmanlayıp değerlendirelim diye yeteneğe 

dayalı akıl, idrak, basiret, firâset ve duyu organları vermiştir. Bunları yerli yerinde ve 

yararımıza göre kullanalım diye gayb âleminden vahiy göndermiştir. Vahyin ışığında delil, 

burhan ve istidlâl ile emeğe dayalı ictihad ve istinbatta bulunmamızı istemiştir. Biz de bu 

bildirimizde söz konusu kavramların mahiyet ve muhtevalarını Büyük ölçekte Diyanet İslam 

Ansiklopedisi’nde (DİA) bahsi geçen başlıkların tartışıldığı maddelerin metinlerinden 

istifadeyle analitik yöntem kullanarak şu sırayla işleyeceğiz: 1- Akıl 2- İdrak 3- Basîret 4- 

Firâset 5- Duyu 6- Vahiy 7- Gayb 8- Delil.  

ABSTRACT 

The divine religions have enlightened the societies by showing them the paths of peace and 

happiness based on common sense through the prophets they have sent down. While 

enlightening the masses, the prophets have primarily addressed their minds with the rational 

evidence and reliable sources they have presented, while not neglecting their feelings. 

However, they have always kept their feelings under the control of their rational faculties and 

wanted them to follow the divine message that they have made understandable through their 

own practices. However, over time, believers have been defeated by their feelings through 

some mind guiders; they have been exposed to a variety of sources of information and thus 

have had different perceptions in society. Before these various sources of information, Allah 

Almighty has given us humans the ability-based mind, perception, insight, foresight and 

sensory organs so that we can acquire knowledge and combine and evaluate the information 

we acquire. He has sent revelation from the unseen world so that we can use these in their 

proper places and for our benefit. He has wanted us to make evidence, proof and deduction in 

the light of revelation, and ijtihad and deduction based on effort. In this report, we will 

examine the nature and content of the concepts in question, using the texts of the articles in 

which the titles mentioned are discussed in the Diyanet Islamic Encyclopedia (DIA) on a 

large scale, using the analytical method in the following order: 1- Reason 2- Perception 3- 

Insight 4- Discernment 5- Sense 6- Revelation 7- Unseen 8- Evidence 9- Ijtihad 10- Burhan 

11- Istidlal 12- Istinbat.  

Keywords: People, Information Resources, Talent and Labor. 

 

77

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4

https://orcid.org/0000-0000-0000-0000


 

*1- AKIL (العقل) 

İnsanı diğer canlılardan ayıran ve onu sorumlu kılan temyiz gücü, düşünme ve anlama 

melekesi olan akıl, felsefe ve mantık terimi olarak “varlığın hakikatini idrak eden, maddî 

olmayan, fakat maddeye tesir eden basit bir cevher; maddeden şekilleri soyutlayarak kavram 

haline getiren ve kavramlar arasında ilişki kurarak önermelerde bulunan, kıyas yapabilen güç” 

demektir. Bu anlamıyla akıl sadece meleke değil özdeşlik, çelişmezlik ve üçüncü şıkkın 

imkânsızlığı gibi akıl ilkelerinin bütün fonksiyonlarını belirleyen bir terimdir. İnsanın her 

çeşit faaliyetinde doğruyu yanlıştan, iyiyi kötüden ve güzeli çirkinden ayıran bir güç olarak 

akıl, ahlâkî, siyasî ve estetik değerleri belirlemede en önemli fonksiyonu haizdir. 

Kur’an'a göre insanı insan yapan, onun her türlü aksiyonlarına anlam kazandıran ve ilâhî 

emirler karşısında insanın yükümlülük ve sorumluluk altına girmesini sağlayan akıldır. 

Kur’an’da akıl kelimesi biri geçmiş, diğerleri geniş zaman kipinde olmak üzere kırk dokuz 

yerde fiil şeklinde geçmektedir. Bu âyetlerde genellikle “akletme”nin yani aklı kullanarak 

doğru düşünmenin önemi üzerinde durulmuştur. Kur’an terminolojisinde akıl “bilgi edinmeye 

yarayan bir güç” ve “bu güç ile elde edilen bilgi” şeklinde tarif edilmiştir. Dinen mükellef 

olmaya esas teşkil eden akıl birinci anlamdaki akıldır. Kur’an “ancak bilenlerin 

akledebileceğini” söyler. Bu gücü ve bu bilgiyi iyi kullanmadıkları için kâfirleri, “... Onlar 

sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler; bu yüzden akledemezler” diyerek yermiş, “O, aklını 

kullanmayanlara kötü bir azap verir” âyetiyle bütün insanlığı uyarmış ve akıllarını 

kullananların cehennem azabından kurtulacakları belirtilmiştir. Kur’an’ın birçok âyetinde, 

akıl sayesinde kazanılan bilginin gene bu gücün kontrolünde kullanılması gerektiği, bunu 

yapmayanların sorumlu tutulacağı sık sık ifade edilmektedir. Kur’an'da, eşyadaki nizamı 

anlama gücüne sahip olan akla, aynı zamanda ilâhî hakikatleri sezme, anlama ve onların 

üzerinde düşünüp yorum yapma görev ve yetkisi de verilmiştir. Nitekim “Allah âyetlerini 

akledesiniz diye açıklamaktadır” âyetiyle aklın bu fonksiyonuna işaret edilmiştir.1 

Kur’an’da akılla aynı anlama gelmese bile ona yakın bir mana ifade eden kalb/kulûb, 

fuâd/ef’ide ve elbâb/lüb, kelimelerinin kullanıldığı dikkati çekmektedir. “Sezme, anlama ve 

bir şeyin mahiyetini kavrama gücü” anlamına gelen bu kelimeler, daha çok insanın derunî, 

vicdanî âlemine ve gönül dünyasına hitap etmek maksadıyla kullanılmıştır. 

Bir rivayette Hz. Peygamber “akıllı” manasına keyyis (كّ  س) kelimesini kullanmış ve 

“Keyyis, nefsini kontrol altına alıp ölümden sonrası için hazırlanan kimsedir” demiştir.2 Şunu 

da belirtmek gerekir ki aklın Allah tarafından yaratılan ilk varlık olduğu hususunda hadis diye 

nakledilen rivayetler, hadis otoriteleri tarafından hiçbir şekilde doğrulanmamıştır. Ancak aklın 

üstünlüğünü ifade eden hadislerden bir kısmının sahih olduğu bazı muhaddislerce kabul 

edilmiştir. 

İlkçağdan itibaren filozoflar aklın ontolojik ve psikolojik fonksiyonu üzerinde çeşitli 

teoriler geliştirmiş, kozmik varlığın izahı ve bilgi teorisi (epistemoloji) alanlarında farklı 

ekollerin teşekkülüne sebep olmuşlardır. Anaksagoras’ta âlemi idare eden akıl (nous), Sokrat, 

Eflâtun ve Aristo’da, hatta bir dereceye kadar Stoalılar’da noksan ve aldatıcı bilgiye karşı, 

tutarlı ve doğru düşüncenin fonksiyonudur. Evrensel bilgi ve düşünceyi hedef aldığı, 

doğrulanabildiği için aklın verileri duyu verileri ve özellikle kanaatlerden (zan) farklı hatta 

bazen onlara zıt olabilir. Şu var ki muhakeme ve ispata dayanan “discursive akıl” ile bir 

hamlede ve muhakemeye ihtiyaç duymadan “özler”i yakalayıp kavrayan sezgici aklı birbirine 

karıştırmamak gerekir. 

Plotinus’un kozmolojik sisteminde akıl, Grekçedeki nous ile Hıristiyanlık’taki logosa 

tekabül eder. Ona göre bir olan Tanrı’dan feyz ve sudûr yoluyla çıkan ilk varlık akıldır. 

 
1 Ankebût 29/43; Bakara 2/171; Yûnus 10/100; Mülk 67/10; Bakara 2/242. 
2 Tirmizî, “Kıyâmet”, 25; İbn Mâce, “Zühd”, 31.  َِّّالْكَيِ سُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى الل 

78

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Mutlak şuur ve zekâ demek olan bu ilk akıl her ne kadar bir ise de zatı itibariyle çokluk 

karakterine sahiptir. Bu sebeple ilk akıldan ikinci akıl, nefs (ruh) ve felek (tabiat) çıkar. Güneş 

ışınlarının güneşten çıkıp evrene yayılması nasıl normal bir hadise ise her türlü iyilik ve 

güzellikleri sembolize eden “Mutlak Bir”den aklın çıkması ve bu sistemle kozmik varlığın 

teşekkülü de öyle normal ve tabii bir hadisedir. Yeni Eflâtuncu felsefede Tanrı’dan ilk taşıp 

çıkan ve varlık sahnesinde ilk taayyün eden şey akıl olduğu için akla Allah’ın mümessili ve 

resulü de denilmiştir. 

Fârâbî ve İbn Sînâ gibi Meşşâî filozofları İslâm’daki yoktan ve hiçten yaratma ilkesini 

mantıkî açıdan izahta güçlük çektikleri için tanrı-varlık ilişkisini yani kâinatın meydana 

gelişini “kozmolojik akıllar nazariyesi” (el-ukūlu’l-aşere) denen ve kaynağını Yeni 

Eflâtunculuk’tan alan bir teoriyle açıklamışlardır. Ayrıca, Aristo’dan beri devam eden bir 

anlayışa göre, “Birden ancak bir çıkar, yani bir olan Tanrı’dan ancak bir varlık çıkar; birden 

fazla varlığın çıkması Tanrı’nın zâtında çokluk bulunduğuna delâlet eder” şeklindeki ön 

yargıdan hareket eden bu filozoflar, varlık mertebelerinde Tanrı ile madde arasına gayri 

maddî birtakım “mutavassıtlar” koyarak bunlara akıl adını vermişler ve onlara üstün ilâhî 

varlıklar gözüyle bakmışlardır. Buna göre Allah’tan feyiz ve sudûr yoluyla meydana gelen ilk 

varlık “ilk akıl”dır. Bu ilk akıl her ne kadar sayı bakımından bir ise de kendinde araz olarak 

birçokluk vardır. Çünkü o özü itibariyle mümkün, ilk olması itibariyle de zorunlu (vâcip) bir 

varlıktır. Bu sebeple gayri maddî olan ilk akıl hem kendi varlığını hem de Allah’ı bilir, yani 

şuurlu bir varlıktır. İlk aklın Allah’a nispetle mümkün varlık olması ve kendini düşünmesi 

sonucunda ondan ikinci akıl, birinci gök (el-feleku’l-a‘lâ) ve bu feleğin nefsi meydana gelir. 

Buna göre ilk aklın bu iki yönlü fonksiyonu âlemdeki çokluğun sebebidir. İkinci akıldan 

üçüncü akıl ve ikinci felek (sabit yıldızlar) ile onun nefsi meydana gelir. Bu sistemle her 

akıldan bir başka akıl, bir felek ve onun nefsi çıkarak bu mutavassıtlar onuncu akılda son 

bulur. En üstteki gök ile en aşağıdaki ay feleği arasındaki varlıklara “ikinciler” veya 

“ruhanîler” denir. Onuncu akla ise “faal akıl” adı verilir. Filozofların iddiasına göre bu akıl 

dinî terminolojideki Cebrâil’e tekabül eder. Daima aktif olan faal akıl, ay altı âlemini yani yer 

küreyi idare eder. Nesneler dünyasında meydana gelen her türlü fizikî, kimyevî ve biyolojik 

hareketi o tayin eder. Bu sebeple onun bir ismi de “vâhibüssuver” yani sûretleri verendir. 

Ayrıca o “Rûhulemîn” ve “Rûhulkudüs” terimleriyle de ifade edilir. 

Peripatetik3 (Meşşâî) felsefenin kurucusu Aristo’dan itibaren İslâm Meşşâîleri’nin son 

büyük temsilcisi olan İbn Rüşd’e kadar devam eden tarihi gelişim içinde hemen hemen bütün 

filozoflar, nefsin pasif bir fonksiyonu olarak niteledikleri insan aklının kendiliğinden bilgi 

üretmede yetersiz kaldığını ileri sürerek onun dışında ontik bir niteliğe sahip olan bir de aktif 

aklın (el-aklu’l-fa‘âl) varlığından söz etmişlerdir. 

İlk defa Aristo De Anima adlı eserinde bilgi problemiyle ilgili olarak süje-obje ilişkisini 

irdelerken aklı pasif ve aktif olmak üzere ikiye ayırarak her birinin mahiyet ve fonksiyonlarını 

şu şekilde açıklar: Pasif akıl (el-aklu’l-münfail), henüz üzerine hiçbir şey yazılmamış levha 

gibidir. Bu akıl bir güç ve istidattır. Varlığın bütün mahiyet ve sûretlerini maddeden ayırma 

gücüne sahiptir; fakat onda şekiller henüz maddeden soyutlanmış değildir. Soyutlanma 

başladığı an, kuvveden fiil haline geçer. Ona bu aktiviteyi veren aktif akıldır. Şu halde pasif 

akıl gayri maddî olmasına rağmen şekil alır, bedene bağlı ve fânidir. Aktif akıl (el-aklu’l-

fa‘‘âl) ise kavranabilirlerin (el-ma‘kūlât) fiil halinde kendisinde bulunduğu akıldır. İnsan 

aklının psikolojik fonksiyonlarını belirleyen bu akıl bedenden önce vardır ve bedenden sonra 

da varlığını sürdürecektir. Tıpkı ışığın renk ve şekilleri ortaya çıkarması gibi bu akıl da 

insanın doğuştan sahip olduğu idrak gücüne yani pasif akla etki ederek bilginin meydana 

gelmesini sağlar. Ontik bir niteliğe sahip olan aktif akıl olmadan biz hiçbir şeyi bilemeyiz. 

 
3 Meşşâî, Aristo doktrinini benimseyen kimseyi ifade eden Grekçe peripatetikos terimini karşılamak için 

kullanılmakta, söz konusu doktrine de meşşâiyye (peripatetizm) denilmektedir. 

79

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Aristo’nun yaptığı akıl tasnifi ve bilgi problemine bu tarz bir yaklaşımı, kendisinden sonra 

gelen Ortaçağ hıristiyan ve müslüman yorumcuları hayli uğraştırmış; özellikle faal akıldan 

söz ederken, “... Hiç kimse bu aklın bazan düşünür bazan düşünmez olduğunu iddia edemez; 

işte tek başına ölümsüz ve ebedî olan bu akıldır” şeklindeki ifadesi, çeşitli spekülasyonlara 

yol açmıştır. Ayrıca onun Metaphysica ve Ethica Nicomachea’daki (Nikomakhos Ahlâkı) bazı 

ifadeleri dikkate alınacak olursa mahiyet bakımından faal akıl ile Tanrı’nın aynı olması 

gerekir. Bunu bu şekilde yorumlayanlara karşı Fârâbî, sınırlı ve sonlu olan faal aklın Tanrı 

olamayacağını isabetle belirtir. Ne var ki İskender Afrodisî (ö. III. yüzyılın başları) ve 

Themistius (317-387) gibi Hristiyan yorumcular, Kindî, Fârâbî, İbn Sînâ, İbn Bâcce ve İbn 

Rüşd gibi İslâm Meşşâîleri, akıl hakkında kaleme aldıkları risâlelerde ve başka eserlerinde 

genellikle aklın mertebelerini, mahiyet ve fonksiyonlarını ve bilginin kaynağı konusunda 

insan aklının faal akılla olan ilişkisini oldukça farklı bir biçimde yorumlamışlardır.  

Burada, akıl kavramının yorumuna dayanan bilgi probleminin İskender Afrodisî’den 

itibaren İbn Rüşd’e kadar nasıl bir gelişme gösterdiği kronolojik olarak ortaya konulacaktır. 

Aristo’nun ünlü yorumcularından olan İskender Afrodisî’e göre faal akıl nefsin bir cüzü veya 

fonksiyonu değil, insan nefsinde temessül etmiş ilâhî bir cevherdir ve bu özelliğinden dolayı 

da ölümsüzdür. 

Aristo’nun Yeni Eflâtuncu şârihlerinden olan Themistius, bu görüşlerinden ötürü 

İskender’i peripatetik çizgiden uzaklaşmakla suçlar. Ona göre Aristo’nun tasnifindeki her iki 

akıl da insanlarda mevcut birer mânevî cevherdir ve ikisi de ölümsüzdür. Ancak bu aklın 

insan nefsinde temessül eden ilâhî bir şey olduğu yolundaki görüş temelden yoksundur. 

Gerçekte faal akıl nefsin bir fonksiyonu ve bizi biz yapan şeydir. 

Aklın mahiyet ve fonksiyonlarını müstakil bir risâlede ele alarak yorumlayan ilk İslâm 

filozofu Kindî’dir. Onun Risâle fi’l-ʿakl adlı eserinde uyguladığı sistem ve kullandığı 

terminoloji, daha önce gördüğümüz filozoflarınkinden farklı ise de mahiyet ve muhteva 

olarak aynıdır. Ancak Kindî, aklı dört kategoriye ayırır. Önce bütün “akledilirler”in ve beşerî 

akılların ilkesi sayılan ve daima aktif olan bir akıl vardır (el-aklu’l-evvel ellezî hüve bi’l-fi‘l 

ebeden). Madde ile hiçbir ilişkisi bulunmayan bu aklın işlevi, insanda doğuştan var olan akla 

etki ederek onu aktif hale getirmektedir. Bu, yukarıdan beri sözü edilen faal akıldan başkası 

değildir. İkinci mertebede “güç halindeki akıl” (el-akl bi’l-kuvve) gelir. İnsan nefsinde pasif 

bir melekeden ibaret olan bu akıl aktif aklın etkisi olmadan bilgi üretemez. Kindî üçüncü 

mertebedeki akla “fiil halindeki akıl” (el-aklu’llezî harace mine’l-kuvve ile’l-fi‘l) veya 

“müstefad akıl” adını vermekte ve bunu, aktif aklın güç halindeki akla etki etmesi sonucu, 

varlığa ait form veya kavramların bağımsız birer bilgi haline gelmesi olarak nitelemektedir. 

Bu mertebede akıl ile kavram özdeşleşmiştir. Çünkü insan nefsi bölünme kabul etmeyen bir 

bütündür. İstediği her an bilgi üretebilen bu aklın en belirgin özelliği, varlığın türlerini yani 

küllîleri idrak etmesidir. Dördüncü olarak Kindî “beyânî” veya “zâhir akıl”dan (el-aklu’l-

beyânî evi’z-zâhir) söz eder ki bu da müstefad aklın aktif halidir. Yani akılda bilgi oluştuktan 

sonra düşünsün veya düşünmesin yine o aktif sayılır. Ama düşünce ürettiği sürece bu akıl 

beyânî veya zâhir akıl adını alır. Görüldüğü gibi Kindî’nin kullandığı terminoloji ve yaptığı 

bu tasnif Aristo ile İskender Afrodisî’de mevcut değildir. 

İslâm filozofları arasında akıl kavramını muhtelif eserlerinde bütün boyutlarıyla inceleyen 

Fârâbî’dir. Özellikle Meʿâni’l-ʿakl adlı risâlesinde bu terimin halk dilinde, kelâm 

terminolojisinde ne gibi anlamlara geldiğini araştırmıştır. Kindî gibi Fârâbî de süje-obje 

ilişkisinde bilginin dört safhada meydana geldiğini ve her safhadaki bilgiye akıl adının 

verildiğini ayrıntılı olarak anlatır. Şu var ki Fârâbî’ye göre güç halindeki akıl (el-akl bi’l-

kuvve evi’l-heyûlânî) bir bakıma nefis veya nefsin bir cüzü ya da herhangi bir gücü ve 

fonksiyonudur. Şu halde ferdî nefis ile bu akıl arasında bir fark yok demektir; durum böyle 

olunca ferdî nefis gibi güç halindeki akıl da bedenle birlikte ölecektir. Ölümsüz ve faal akılla 

ittisâl edecek olan küllî nefistir. Güç halindeki aklın aktif hale geçmesine Fârâbî “fiil 

80

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



halindeki akıl” (el-akl bi’l-fi‘l) adını vermekte ve bu safhada kavramla aklın özdeşleştiğini, 

mum üzerine basılan damganın bütün özelliklerinin muma geçmesi ve mumun da artık bir 

damgaya dönüşmesi örneğiyle açıklamaktadır. Varlığa ait formların maddeden soyutlanarak 

akılla özdeşleşip tam bağımsız hale gelişi “müstefad akıl” (el-aklu’l-müstefâd) adını alır. 

Themistius gibi Fârâbî de beşerî akıllar arasındaki ilişkide hiyerarşik bir düzenin mevcut 

olduğunu söyler; yani bir önceki akıl bir sonrakinin maddesi, o da onun formu durumundadır. 

Bu şu demektir: İnsan aklı somuttan soyuta yükseldiği gibi soyuttan da somuta inerek hem 

ulvî hem de süflî varlıkların bilgisini edinebilmektedir. 

Fârâbî, insan aklı ile faal akıl arasındaki ilişkiyi de güneşle göz arasındaki ilişkiye benzetir. 

Buna göre güneş, ışığını gönderip çevreyi aydınlatmadıkça göz varlığa ait renk ve şekilleri 

algılayamadığı gibi, faal akıl da feyzini göndermedikçe insanda hiçbir bilgi meydana gelmez. 

Faal akıl bizim dünyamıza en yakın olan ay feleğinin aklıdır. Dolayısıyla ay altı âleminde 

meydana gelen her türlü fizikî, kimyevî ve biyolojik olayı bu akıl tayin etmektedir. 

Aklın mahiyeti, fonksiyonları ve mertebeleri bakımından İbn Sînâ’nın görüşü 

Fârâbî’ninkine yakın olmakla beraber yine de bazı önemli farklar mevcuttur. Fârâbî gibi o da 

akıllar arasında bir hiyerarşinin bulunduğunu kabul eder. Bilginin meydana gelişini ve aklın 

soyutlama yapışını İbn Sînâ, kendinden önceki filozoflardan farklı yorumlamaktadır. Ona 

göre düşünmek, beşerî aklı faal aklın etkisine hazırlamaktan başka bir şey değildir. Öğrenimin 

amacı ve fonksiyonu ise insan aklının faal akılla ittisâl yeteneğini daha da geliştirmekten 

ibarettir. Ne var ki bazı kimselerde bu yetenek çok daha güçlü olduğu için onlar öğrenim 

görmeden de faal akılla ilişki kurma ve varlığın hakikatini, her şeyin bilgisini doğrudan elde 

etme imkânına sahiptirler. Böyle bir istidada sahip olan heyûlânî akla “kudsî akıl” (el-aklu’l-

kudsî) adı verilir. İşte İbn Sînâ peygamberlerin mazhar olduğu vahiy bilgisini bu bağlamda 

söz konusu etmektedir. Burada şu hususa işaret etmek gerekir ki İbn Sînâ, en yüksek bilgiyi 

ve en büyük mutluluğu beşerî aklın faal akılla “ittisâl”inde görmekle beraber ittihat (birleşme) 

ve fenâya (yok olma) karşıdır. Yani insan nefsi faal akılla birleşip onda yok olmaz; gerek 

hayatta iken gerekse öldükten sonra o daima ferdiyetini koruyacaktır.  

Görüldüğü gibi İbn Sînâ, bilginin kaynağı probleminde peripatetik düşünce ile Yeni 

Eflâtuncu doktrinini uzlaştırma çabasındadır. Bir yandan o bilginin meydana gelişinde ve 

aklın soyutlama yapışında duyu ve hayal gücüne bir fonksiyon yüklerken diğer yandan, 

“Bölünmeyen kavramların bölünebilen bir organda saklanması mümkün değildir” diyerek 

âdeta aklın hatırlama gücünü (el-kuvvetü’z-zâkire) inkâr etmektedir. Bu sonuca göre İbn Sînâ, 

hatırlama ve unutma olayını faal akla yönelme veya ondan yüz çevirme şeklinde izah eder. 

Yani insan bir şeyin bilgisini edinmek veya unuttuğu bir şeyi hatırlamak isteyince akıl ona 

doğru yönelecek ve faal akıl derhal feyzini göndererek o şeyin bilgisi zihinde canlanacaktır. 

Bu istek ve yönelme olmazsa feyiz kesilerek unutma meydana gelecektir. Bütün bu 

açıklamalardan anlaşıldığı gibi İbn Sînâ’nın akıl anlayışı ve bilgi teorisi özü itibariyle tam bir 

İşrâkīlik’tir ve tasavvufî düşünce ile de sıkı bir ilişki içindedir. 

Bu konuda İbn Sînâ insan nefsinin iki ayrı fonksiyona sahip olduğunu söyler. Bir yönüyle 

o nesneler dünyasına ve duyular âlemine, diğer yönüyle de “emir âlemi”ne yani ilâhî âleme 

yönelme ve her iki âlemin bilgisini edinme güç ve özelliğine sahiptir. Nefis fiil halindeki akıl 

sayesinde varlığa ait formların ve küllîlerin bilgisini edindiği gibi, müstefad akıl sayesinde de 

faal akılla ittisâl edebilmektedir. İşte faal akılla ittisâl sonucunda elde edilen bu bilgi hakikat 

bilgisidir. Âriflerin bilgisi de bu türden bir bilgidir. Çünkü “ârif-i mütenezzih”, düşüncesini ve 

gönlünü meşgul eden dış dünya ile ilişkisini kesip kendisini tamamıyla o yüce ve kutsal âleme 

verince tarifi imkânsız bir haz duyar. Maddî hazlara iltifat etmeyerek engin düşünce ve 

teemmüllere dalanların, manevî ve ahlâkî açıdan disiplinli bir hayat yaşayanların tatmış 

olduğu mutluluğu kelimelerle anlatmak mümkün değildir. İbn Sînâ’ya göre böyle bir hakikat 

bilgisine ulaşmanın iki temel şartı vardır. Birincisi sağlam bir irade, ikincisi ise riyâzettir. 

İnsan irade gücüyle nefsini eğiterek öyle bir dereceye yükselir ki orada doğrudan doğruya 

81

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ilâhî nurları ve ilâhî hakikatlerin bilgisini elde eder. Başlangıçta bu hal sürekli değildir. Âdeta 

burada alternatif akım gibi bir pozitif ve bir negatif kutup söz konusudur. İbn Sînâ, bu 

mertebede ârifin mazhar olduğu bu hale “evkat” adını vermekte ve bunu şimşek çakmasıyla 

izah etmektedir. Çakıp sönen şimşek ışıkları gibi insan ilâhî nurları ve hakikat bilgisini zaman 

zaman yakalayabilir. Fakat riyâzete çok önem veren bir ârifte gitgide bu hal süreklilik kazanır. 

Böylece ârif öyle bir mertebeye ulaşır ki neye baksa Hakk’ı görür ve yükseldiği ilâhî âlemin 

zevkiyle her şeyi, hatta kendini bile unutur. İşte İbn Sînâ felsefesinde faal akılla ittisâl bundan 

ibarettir. Ona göre namaz, oruç, dua ve zikir gibi ibadetlerin amacı, insanı bu maddî ve süflî 

âlemin tutsağı olmaktan kurtarıp emir âlemi ile ittisâlini sağlamaktır. Cennet arzusuyla veya 

cehennem korkusuyla yapılan ibadetler, çıkar kaygısına dayandığı ve bir nevi ticaret maksadı 

taşıdığı için değerinden çok şey kaybeder. Ârif-i mütenezzih bütün bu bayağı duygulardan 

geçip ilâhî nura ve feyze mazhar olan kişidir. Görüldüğü gibi İbn Sînâ, İslâm tefekkür 

tarihinde işrak düşüncesini ilk temellendiren, rasyonel psikolojiden irrasyonel psikolojiye 

(sezgi) yükselen bir filozoftur. 

Endülüslü filozof İbn Bâcce de süje-obje ilişkisinde soyutlamanın olabilmesi için aklın 

dört ayrı mertebesinden söz etmektedir. O, heyûlânî akıldan başlayarak fiil halindeki akla 

yükselen ve müstefad akılda yetkinliğe ulaşan beşerî akıllar arasında bir fonksiyon farkının 

bulunduğunu söyler. Fakat bilginin sadece gözlem ve deneylerden veya sadece mantıkî 

istidlâlden ibaret olmayıp bu konuda rasyonel sezginin de önemli rolü bulunduğunu savunur. 

İbn Rüşd’e gelince, o probleme getirdiği farklı yorum bakımından hem peripatetik 

gelenekten hem de Yeni Eflâtuncu doktrinden ayrılmaktadır. Konu ile ilgili olmak üzere 

filozofun dört ayrı eser kaleme aldığı bilinmektedir. Mahiyet ve fonksiyonları bakımından 

farklılık arz eden akıllar, İbn Rüşd’e göre nefsin farklı görünümlerinden başka bir şey 

değildir. Ayrıca Aristo ve diğer Meşşâîler’in iddia ettikleri gibi faal akıl, insana dışarıdan 

direktif veren veya feyiz gönderen apayrı bir varlık değildir; o insan nefsinin kemale ermiş ve 

soyut bir varlık kazanmış halidir. İbn Rüşd de bu konuda heyûlânî akıl, fiil halindeki akıl, 

müktesep akıl ve faal akıl gibi dört ayrı aklın varlığından söz eder. Ne var ki bunların hepsi de 

insan nefsinin farklı tezahürleridir. Bunlardan ilk ikisi nefsin bedenle birleşmesi sonucunda 

oluşur; üçüncüsü ise bedenle ilişkili olmakla beraber bağımsız bir cevherdir. Probleme daha 

çok açıklık getirmek için filozofun heyûlânî aklı nasıl yorumladığını bilmek gerekir. Daha 

önce gördüğümüz filozoflar bu aklı bedene bağımlı sayıyor, onu nefsin bir gücü veya cüzü 

şeklinde anlıyor ve bunun sonucu olarak onun da ölümlü olduğunu söylüyorlardı. Oysa İbn 

Rüşd’e göre idrak safhasında bu akıl objenin zihindeki bir formu şeklinde düşünülmez, o 

tamamen mânevî bir cevherdir; bir başka deyişle heyûlânî akıl fizyolojinin bir işlevi değildir. 

Eğer öyle olsaydı akıl kendi varlığını idrak edemediği gibi aynı anda birden fazla şeyi de 

idrak edemezdi. Bütün bunlar gösteriyor ki bu akıl sadece bir yetenek veya bir güç değildir. 

Aksi halde onu da bedenle beraber ölümlü saymak gerekirdi. Halbuki böyle bir anlayış dinî 

akîdeye aykırı olduğu kadar nefsin birliği ve bölünmezliği ilkesine de ters düşmektedir. 

Ayrıca bu, nefsi bir yönüyle ölümlü, bir yönüyle ölümsüz saymak gibi bir çelişkiye 

götüreceğinden tutarsız bir iddiadır. Şu halde, İbn Rüşd’e göre gerek heyûlânî akıl gerekse 

faal akıl gerçekte aynı şeydir, o da insan nefsinden ibarettir. İbn Rüşd bunu şöyle 

yorumlamaktadır: Bedenle ilişki kuran insan nefsinin başlıca iki fonksiyonu vardır. Birincisi 

varlığa ait formları maddeden soyutlamak, ikincisi ise soyutlanan ve kavram haline gelen 

bilgileri kabul etmek. İşte nefsin soyutlama işlevine faal akıl, bunları kabul etme işlevine de 

heyûlânî akıl denilmektedir. 

Böylece, başta Thomas Aquinas (Akinolu) (1225-1274) olmak üzere Hristiyan 

skolastiklerin “Ferdî nefsin ölümlü olduğunu söylüyor ve bütün insanlığın iştirak ettiği küllî 

bir aklın varlığını savunuyor” şeklinde İbn Rüşd’e yönelttikleri eleştirilerin yersiz, haksız ve 

tutarsız olduğu anlaşılmış oluyor. Ayrıca Ernest Renan ve Salamon Munk gibi şarkiyatçıların 

İbn Rüşd’ü Yeni Eflâtuncu doktrinin bir takipçisi saymaları da fahiş bir yanılgıdır. Çünkü 

82

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



yukarıda da görüldüğü gibi filozof feyiz ve sudûr teorisine karşıdır ve faal aklın insan nefsinin 

dışında ayrı bir varlık olmadığı gerçeğini de ısrarla savunmaktadır. Bütün bunlar, İbn Rüşd’ün 

akıl kavramına ve bilgi problemine getirdiği yorumun farklı olduğunu göstermektedir.4 

Kelâm ilminde de akıl, tarifi, mahiyeti ve nakil ile ilişkisi bakımından inceleme konusu 

olmuştur. Bazı kaynakların, “zanda isabet etmek ve olmuş vasıtasıyla olacağı bilmek” 

tarzındaki bir akıl tarifini Amr b. Âs’a atfetmelerine bakarak, daha ashap devrinde bu konuda 

fikir beyan edilmeye başlandığını söylemek mümkünse de aklın tarifiyle ilgili asıl tartışmalar 

Mu‘tezile kelâmcılarının ortaya çıkmasından sonra başlamıştır. Aklı kesin bir bilgi kaynağı 

kabul eden Mu‘tezile kelâmcıları, onu birbirine yakın olmakla birlikte yine de farklı 

sayılabilecek şekillerde tarif etmişlerdir. Vâsıl b. Atâ’ya göre akıl “hakikatin bilinmesini 

sağlayan kaynak”tır. Ebu’l-Hüzeyl el-Allâf da aklı, “insanı diğer varlıklardan ayıran ve nazarî 

bilgilerin öğrenilmesini sağlayan bir güç” diye tanımlar. Câhiz ise şöyle der: “Akıl insandaki 

anlama ve kendisini zararlı şeylerden koruma gücüdür”. Cübbâî’nin tarifi de buna yakındır: 

“Akıl, kötü şeylerden alıkoyan ve iyi şeylere yönelten bilgidir”. Bu tariflerden anlaşılacağı 

üzere ilk Mu‘tezile kelâmcıları, aklı mahiyeti itibariyle genellikle araz olarak kabul etmişler, 

onu insanın düşünce ve davranışlarına yön veren en önemli bilgi kaynağı saymışlardır. Onlara 

göre akıl, insanın kalbinde Allah tarafından yaratılan düşüncelerin (havâtır) kullanılmasıyla 

çalışır. Nazzâm ise bunlara muhalefet ederek akıl yürütme eylemini gerçekleştiren kalpteki 

düşünceleri maddî mevcudiyeti bulunan cisimler olarak kabul etmiştir. Bu sebeple ona göre 

akıl araz değil cevherdir. Mu‘tezile’nin önde gelen âlimlerinden biri olan Kādî Abdülcebbâr 

da aklı, insanın düşünmesini ve yaptığı fiillerden sorumlu tutulabilmesini mümkün kılan belli 

bilgilerin toplamından ibaret kabul ederek onun insanda “bilkuvve” mevcudiyetini 

reddetmiştir. Ona göre akıl, zaman içinde kazanılan ve insana dileyerek fiil yapma imkânı 

veren bilgilerin tamamıdır. Bu bilgilere zaruri ve nazarî bilgilerin yanında tecrübî bilgiler de 

dahildir. Böylece Kādî Abdülcebbâr aklın tarifine, insana dilediğini yapabilme imkânı veren 

bilgileri ekleyerek akılla insanın yükümlülüğü arasında bir ilgi kurmuştur. Onun akla bu 

şekilde bakışı kendisinden sonra gelen Mu‘tezile âlimlerince de benimsenmiş ve bu mezhebe 

göre yapılan akıl tarifine tesir etmiştir. Nitekim eserlerinde kelâmcıların akıl hakkındaki 

görüşlerini özetleyen Mâverdî’nin tarifinde bu durum göze çarpmaktadır. Ona göre akıl, 

varlıkların hakikatini bilme ve iyi ile kötüyü birbirinden ayırt etme gücüdür. Mâverdî aklın, 

“zaruri olarak idrak edilenleri bilme” diye de tanımlanabileceğini belirtir. Aklı fazilet ve 

ahlâkın kaynağı, dinin ve mükellefiyetin esası, dünyevî işlerin temel dayanağı olarak gören 

Mâverdî de onu bir araz kabul edip cevher olamayacağı görüşünü savunur. Çünkü cevher 

varlığını kendi başına hissettiren şeydir, halbuki akıllı (insan) bulunmadan aklın mevcudiyeti 

iddia edilemez. Ona göre duyu verilerini ve zaruri olarak bilinen hususları algılayan her 

insanın aklı tamdır. Mâverdî’den sonra Mu‘tezile’ye atfedilerek yapılan tariflerde akıl “iyi ile 

kötüyü birbirinden ayırt etme gücü” olarak görülür. Mu‘tezile âlimlerine ait bu tariflerden 

anlaşılacağı üzere Nazzâm dışındaki büyük çoğunluk aklı, insana varlıkları tanıma, iyi ile 

kötüyü birbirinden ayırt etme gücü ve bilgisi veren bir araz olarak kabul etmekte ve onu 

insanın fiillerine yön vermesinde etkili görmektedir. Ancak yapılan tariflerde, aklın en önemli 

fonksiyonlarından biri olan doğruyu yanlıştan ayırt etme özelliğine fazla yer verilmemektedir. 

Şîa kelâmcılarının çoğuna göre akıl hak ile batılı, güzel ile çirkini birbirinden ayırt eden ve 

bilginin esasını teşkil eden ilâhî bir güçtür. Filozofların tesirinde kalan bir kısım Şiî 

kelâmcılara göre akıl Allah’ın ilk önce yarattığı ruhî bir cevher olup ilim, kudret, irade ve 

nurdan oluşmuştur. Diğer bir kısmına göre ise akıl Allah’ın insan kalbinde yarattığı araz 

cinsinden bir güçtür. Şîa kelâmcılarına göre aklın en belirgin fonksiyonu nazariyatı idrak 

etmesidir. Önce kendi varlığını idrak eden akıl beş duyu vasıtasıyla nesneleri, iç duyularla da 

mânaları kavrar. 

 
4 Süleyman Hayri Bolay, "Akıl", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1989), 2/238-242.  

83

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Ehl-i sünnet’e gelince, bunların da üzerinde birleştiği bir akıl tarifi yoktur. Ehl-i sünnet 

ilm-i kelâmının ilk simalarından biri sayılan Hâris el-Muhâsibî aklın cisim, cevher, araz 

cinsinden bir şey olmadığını, faydalıyı zararlı olandan ayırt etmesi için Allah tarafından 

insana doğuştan verilen bir tabiat (garîze) olduğunu ve varlığının sadece fiilleri vasıtasıyla 

bilinebileceğini belirtir. Bazı Sünnî kelâmcılar ise aklın ruhî bir öz olduğu, bundan dolayı ona 

“öz” manasına gelen lüb adının verildiği görüşündedir. Selefiyye’nin imamı olan Ahmed b. 

Hanbel de aklı insanda doğuştan mevcut bir tabiat olarak görür. Büyük çapta selefin itikadî 

görüşlerini savunan İbn Hazm, aklı cevher değil, aksine ruhun bir kuvveti ve fiilinden ibaret 

olan bir araz kabul eder. Zira ona göre kuvvetli ve zayıf akıldan bahsedilebildiği halde bu 

özellikler cevher için söz konusu değildir. Ayrıca aklın zıddı vardır ki bu da ahmaklıktır; 

hâlbuki cevherin zıddı yoktur, çünkü zıtlık sadece bazı keyfiyetlere ait bir hususiyettir. Şu 

halde akıl nefsin bir fiili ve onun kuvvetlerinden bir arazdır. İbn Hazm’a göre bütün İslâm 

âlimleri aklı, “iyiyi kötüden ayırt edip iyi olanı yapma ve kötü olandan kaçınma gücü” 

anlamında kullanmışlardır. Filozofların aklı basit bir cevher kabul etmelerini mantıkî 

temellerden yoksun bulan İbn Hazm nazarında insandaki görme, işitme, konuşma vb. 

fonksiyonları gerçekte icra eden akıldır. Genellikle Ahmed b. Hanbel’in itikadî görüşlerini 

benimseyen Kādî Ebû Ya‘lâ ise aklın tarifi ve mahiyeti konusunda Eş‘arî’nin görüşüne uyarak 

onu zaruri bilgilerin bir kısmı olarak kabul eder. Selefiyye’nin müteahhirîn devri âlimlerinden 

İbn Teymiyye, Ahmed b. Hanbel ve İbn Hazm’ın görüşüne katılarak aklı, adı ister sıfat ister 

araz olsun, “insanın doğru ve faydalı olanı bilip davranışlarına bu doğrultuda yön vermesini 

sağlayan tabiat (garîze)” olarak kabul eder. Ona göre de akıl ruhî bir güç olup bir cevher 

değildir. Akıllı insanda mevcut bir araz veya sıfat olarak adlandırılabilecek olan akıl gözdeki 

görme gücüne benzetilebilir. 

Ebû Mansûr el-Mâturîdî aklın açık bir tarifini vermemekle birlikte onu, “aynı nitelikte 

olanları bir araya toplayan ve ayrı nitelikte olanları ayıran şey” olarak vasıflandırmasından 

anlaşıldığına göre aklı, varlıkları ve onlarla ilgili bilgileri tasnif ederek sonuçlar çıkaran ve 

insana kıyas yapma gücü veren zihnî bir alet olarak kabul etmektedir. Ebu’l-Yüsr el-

Pezdevî’nin kaydettiğine göre Ehl-i sünnet bilginlerinin çoğu aklı “nûrânî bir cism-i latîf” 

kabul ederler ve bunun için de -aslında muhaddisler tarafından uydurma kabul edilen- şu 

hadisi delil gösterirler: “Allah buyurdu ki, akıldan daha güzel bir şey yaratmadım. Ona, gel 

dedim, geldi; git dedim, gitti. Dedim ki: Bana senin vasıtanla ibadet edilir; senin vasıtanla 

mükâfat verir, senin yüzünden cezalandırırım”. Söz konusu kelâmcılara göre aklın ilâhî 

emirlere muhatap oluşu ve bu emirleri yerine getirişi, onun bir cevher olduğunu 

göstermektedir. Mâturîdiyye’nin müteahhirîn devri âlimleri ise aklı, nefs-i nâtıkanın 

(maddeden arınmış cevher) bir görüntüsü veya onun bir kuvveti saymışlardır. Bu iki şıktan 

birincisini dikkate alarak aklı, “düşünmek ve delil kullanmak suretiyle duyuların ötesini, 

gözlem yoluyla da duyulur nesneleri idrak eden bir cevher”, ikincisini göz önünde 

bulundurarak “duyuların, idrak sınırının sona erdiği noktadan başlayan ve kalp ile nefs-i 

nâtıkanın algıladığı bilgileri ortaya çıkaran bir nur” diye tanımlamışlardır. Böylece 

Mâturîdîler aklı bilginin dışında olan, fakat bilgiyi meydana getiren ve maddî olmayan bir 

cevher olarak görmüşlerdir. 

Eş‘ariyye mektebine bağlı kelâmcıların büyük çoğunluğu akıl hakkında yaptıkları 

yorumlarla daha çok Mu‘tezile’nin görüşüne yaklaşmışlardır. Ebu’l-Hasan el-Eş‘arî, akılla 

ilim arasında umum-husus farkından başka bir ayrılık bulunmadığı görüşündedir. Ona göre 

ilim akıldan daha umumi olup akıl, “zarurî bilgilerin bir kısmını bilmek” şeklinde tarif 

edilebilir. Bâkıllânî, Eş‘arî’nin görüşünü biraz daha açarak aklı, “vâcip, mümkin ve muhal 

olan hususları bilmek” şeklinde tarif etmiştir. Abdülkāhir el-Bağdâdî ile Cüveynî de bu 

konuda Eş‘arî’nin görüşünü paylaşarak onu teyit ederler. Cüveynî’ye göre Kādî 

Abdülcebbâr’ın öne sürdüğü gibi akıl nazarî bilgilerin birikiminden ibaret değildir. Çünkü 

nazarî bilgi ancak akılla üretilir. Yine ona göre akıl zaruri bilgilerin tamamından da oluşmuş 

84

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



değildir; zira kör, görmeye bağlı bilgilerden yoksun olmasına rağmen akıl sahibidir. Gazzâlî, 

kelâmcıların aklı farklı şekillerde tanımlamalarının sebebi üzerinde durarak bunu aklın 

değişik anlamlarda kullanılmasına bağlar. Ona göre akıl “mümkinin imkânı, muhalin 

imkânsızlığı, vâcibin zorunluluğu gibi zarûriyyâtı bilmek, tecrübe yoluyla bilgi edinmek” ve 

“insan tabiatında var olan bilgi edinme gücü” karşılığında kullanılabilir. Böylece Gazzâlî akıl 

hakkında yapılan farklı tarifleri geçerli sayarak birleştirmek istemiş, onu zarurî, tecrübî ve 

nazarî bilgilerin meydana gelmesini sağlayan, ayrıca bunların gerçekliğini anlama imkânını 

tanıyan bir güç olarak kabul etmiştir. Fahreddin er-Râzî, Eş‘ariyye’nin mütekaddimîni ile 

Mu‘tezile çoğunluğunun benimsediği akıl tarifini tenkit edip onun bir kısım zarûriyyâtı 

bilmekten ibaret olduğu fikrini reddeder. Çünkü ona göre uyuyan bir insan, aklı bulunduğu 

halde bütün zaruri bilgilerden yoksun durumdadır. Şu halde akıl, iç ve dış duyuların sağlıklı 

olması halinde zarûriyyâtı bilmeyi gerektiren bir tabiattır. Ancak Râzî’nin mütekaddimîn 

devri âlimlerine ait görüşü tenkit etmek için getirdiği delil isabetli görünmemektedir. Zira 

delilin önemli noktasını teşkil eden uyku hali, insanın bedenî ve zihnî faaliyetlerinin durduğu 

bir nevi ölü hali olup onun sağlıklı olması şartına uymamaktadır. Nitekim kendisi de aklın 

bilgi üretebilmesini iç ve dış duyuların sağlıklı olması şartına bağlamıştır. Râzî aklı bir tabiat 

olarak kabul etmekle Muhâsibî ve İbn Hanbel’in görüşüne katılır. Teftâzânî de aklı “bilme ve 

algılama fonksiyonu bulunan bir ruhî güç” olarak kabul eder. Cürcânî ise aklı nazariyatı 

bilmekten ibaret kabul eden tarifleri tenkit edip ilk devir Eş‘arî kelâmcılarının görüşlerine 

katılmakla birlikte akıl hakkında filozofların yaptığı tarifleri de benimsemiş görünür. 

Teftâzânî ve Cürcânî, kelâm kitaplarına Aristo mantık ve felsefesinden alınan bahisler içinde 

akıllar nazariyesini (ukūl-i aşere), kesin hiçbir aklî delile dayanmadığı düşüncesiyle tenkit 

etmişlerdir. 

Yeni ilm-i kelâm devri âlimlerinden Ferîd Vecdî, ruhun tezahürlerinden biri olarak 

nitelendirdiği aklı “insandaki idrak gücü” diye tanımlar. Ona göre aklın en önemli 

fonksiyonu, realiteden malzeme alarak bilgi üretmektir. Elmalılı M. Hamdi Yazır da ruhî bir 

güç kabul ettiği aklı, “duyulardan hareketle duyular ötesini idrak eden veya duyularla elde 

edilemeyen bilgiyi bizzat keşfeden idrak aleti” diye tarif eder. 

Netice olarak kelâmcıların çoğu, aklı duyu organlarının ve beynin çalışmasından doğan 

maddi bir sonuç kabul eden natüralist, materyalist ve sansüalist filozofların aksine, onu 

insanda doğuştan mevcut olan ruhî bir güç olarak kabul etmişlerdir. Bu ruhî güç, İslâm 

filozoflarının öne sürdüğü gibi varlığı meçhul bir faal aklın tesiriyle değil, Allah’ın 

müdahalesiyle çalışır. Çağımızda aklın herhangi bir duyu müdahalesi olmaksızın idrak etme 

gücüne sahip bulunan ruhî bir nitelik olduğunun ispatı için rasyonalistler tarafından yürütülen 

deneye bağlı çalışmalar bunu doğrulayıcı mahiyettedir. Bir kısım Eş‘arîler’le Mu‘tezile 

kelâmcıları ise Fârâbî’nin belirttiği üzere aklı özdeşlik, çelişmezlik ve üçüncü şıkkın 

imkânsızlığı gibi akıl ilkeleriyle, doğruluğunu ispat etmek için akıl yürütmeye gerek 

duyulmayan aksiyom bilgisi kabul etmişlerdir. 

Kelâmcıların aklın mahiyeti konusunda benimsedikleri görüşler, onun maddeden 

arındırılmış bir cevher veya araz olduğu noktasında toplanmaktadır ki bunu kesin bir sonuca 

bağlamak zordur. Çünkü cevher veya araz olduğu hususunda öne sürülen görüşlerin hiçbiri 

kesin delillere dayanmamaktadır. İbn Hazm’ın, zayıf veya kuvvetli oluşunu delil göstererek 

aklın cevher değil bir araz olduğunu savunması tutarlı görünmemektedir. Çünkü cevherin 

doğuştan zayıf veya kuvvetli yaratılması mümkündür. Nitekim Mu‘tezile âlimlerinin aksine 

Sünnî kelâmcılar, her insandaki aklın ve dolayısıyla idrak kabiliyetinin değişik olduğu ve 

doğuştan farklı derecelerde yaratıldığı noktasında birleşmişlerdir. Kelâmcıların çoğunluğu, 

akletmekle ilgili bazı âyetleri5 delil göstererek akılla kalp arasında sıkı bir ilişkinin 

bulunduğu, hatta aklın kalpte olduğu görüşünü benimser. Bazıları ise akılla beyin arasında ilgi 

 
5 Bkz. Hac 22/46. 

85

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kurarak aklî fonksiyonların beyin vasıtasıyla gerçekleştirildiğini savunur. Bunlardan ikincisini 

benimseyenlere göre aklın yeri beyindir, fakat aklın eseri kalpte ortaya çıkar; böylece gözün 

güneş ışığı sayesinde nesneleri görmesi gibi kalp de akıl ışığıyla bilgileri alır. Yeni ilm-i 

kelâm devri âlimlerinden Mustafa Sabri Efendi, aklın kalpte olduğu tarzındaki görüşün Aristo 

felsefesinden alındığını belirterek bunun İslâm düşüncesiyle bağdaşmadığını savunur. Ona 

göre akılla kalp aynı şeydir. Zira Kur’an’da anlama işini kalbin yaptığı ve bunun da aklın bir 

fiili olduğu bildirilmektedir. Aklın müstakil bir kelime olarak Kur’an’da geçmemesi, diğer 

taraftan ruh ile kalp arasında sıkı bir münasebetin bulunması dikkate alınarak aklın ruhun bir 

gücü ve fiili mahiyetinde bir araz kabul edilmesine imkân sağladığı söylenebilir. Çünkü 

Kur’an’da, ruhla beden arasındaki ilişkinin bağlantı noktası olan ve akıl yürütme eylemini 

gerçekleştiren kalp zikredilerek ruh kastedilmiş olabilir.6 

Kelâmcıların aklın taksimi konusunda genellikle birleştiklerini söylemek mümkündür. 

Mu‘tezile, Şîa ve Ehl-i sünnet’in çoğunluğuna göre akıl ikiye ayrılır. 1. Garîzî akıl. Her 

insanda doğuştan var olan ve insanın diğer canlılardan ayrılmasını sağlayan asıl akıldır. Bu 

aynı zamanda deney ve düşünme yoluyla elde edilen bilgilerin de esasını teşkil eder. 

Mâturîdiyye ve Mu‘tezile’ye göre insanın Allah’ın varlığını bilip tasdik etmekle yükümlü 

olmasının temel dayanağı da bu akıldır. Bu tür aklın basit bir zekâdan peygamberlerin 

akıllarına kadar varan birçok derecesi vardır. Buna, Allah vergisi olduğu için, mevhûb, 

matbû‘, kuvve-i kudsiyye adları da verilir. 2. Müktesep akıl. Garîzî aklın kullanılmasıyla 

kazanılan akıldır. Sezgi, deney, düşünme ve öğrenim yoluyla oluşan bu tür akla mesmû‘, 

müstefâd ve tecrübî adı da verilir. Müktesep (iktisabî) aklın gelişmesinde zekâ yanında sezgi, 

deney ve öğrenim büyük rol oynadığı için bu nevi aklın verdiği hükümler farklıdır. İnsanlar 

arasındaki farklı düşünceler de çoğunlukla bu noktada toplanır. Bazı kelâmcılar aklın idrak 

ettiği hususları dikkate alarak onu şöyle de taksim etmişlerdir: 1. Nazarî akıl. Davranışla ilgisi 

bulunmayan bilgileri idrak eden akıl, idrak kuvveti. 2. Amelî akıl. Bir şeyin yapılıp 

yapılmamasının gerektiğini idrak eden akıl, insanı davranış yapmaya iten güç. 

Kelâmcıların hemen hepsi aklın vazgeçilmesi imkânsız bir epistemolojik fonksiyonunun 

bulunduğunu kabul etmekle beraber onun bütün varlık ve olayların bilgisini kuşatmadaki gücü 

konusunda farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Mu‘tezile’nin büyük çoğunluğu, insanların 

peygamberler tarafından getirilen vahiy bilgilerine (nakil) muhtaç olduğunu kabul etmekle 

birlikte aklı mutlak bir bilgi kaynağı olarak görmüşler, ona daima nakil karşısında hata 

yapmaz bir hakem rolü vermişlerdir. Zira onlara göre akıl, Allah’ın varlığını bilmesi, iyi ile 

kötüyü, güzel ile çirkini belirleyebilmesi yanında Allah’ın sıfatları ve âhiret hayatının 

mahiyetini bilebilecek bir yeterliktedir. Bu sebeple itikadî sistemlerinde kendi görüşleriyle 

sahih nakil arasında çatışmalar olmuş ve bu yüzden Sünnî kelâmcılar tarafından daima 

tenkide mâruz kalmışlardır. Aklın nakle tercih edilmesi konusunda Şîa çoğunluğu da 

Mu‘tezile ile aynı görüşü paylaşır. Ancak Şîa’nın Ahbâriyye fırkasına mensup olanlar, 

özellikle Ehl-i beyt yoluyla gelen nakle son derece bağlıdırlar. İsmâiliyye ise dinî hakikatlerin 

akılla değil, imamın talimiyle öğrenilebileceği görüşünü benimser ve aklı yetersiz bulur. 

Ehl-i sünnet’ten Selefiyye’ye mensup olanlar, bilhassa müteahhir devrin âlimleri naklin 

açıklanması ve anlaşılması için aklın tefekkürüne ihtiyaç bulunduğunu kabul etmişler, fakat 

onu dinin getirdiği gerçekleri kendi başına kavramaktan âciz ve sınırlı bir bilgi kaynağı olarak 

görmüşlerdir. Bunlara göre akılla nakil arasında bir çatışma olmadığı için nakli aklın verileri 

doğrultusunda değiştirmeye gerek yoktur. Gözlem ve deney yardımıyla duyulur âlem 

hakkında sınırlı bilgi üreten aklın gayb âlemiyle ilgili konularda eksik ve hatalı hükümler 

vereceği şüphesizdir. 

Her ne kadar Eş‘ariyye ve Mâturîdiyye kelâmcıları ayrıntılarda farklı bazı görüşler 

benimsemişlerse de aklın nakil karşısındaki durumunu belirlerken naklin esas kabul edilip akıl 

 
6 Bkz. A‘râf 7/179; Hac 22/46; Kāf 50/37. 

86

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kaideleriyle teyit edilmesi gerektiği hususunda birleşmişlerdir. Gerek Eş‘arîler gerekse 

Mâturîdîler aklın her şeyi kavramaktan âciz kaldığını teorik olarak benimsemişler, fakat 

Selefiyye’ye nispetle akla daha fazla güvenmişler ve düşünme yoluyla üretilen bilgilerin kesin 

olduğunu savunmuşlardır. Ebu’l-Hasan el-Eş‘arî, başta Allah’ın varlığına iman konusu olmak 

üzere bütün dinî bilgilerin kaynağını akla değil nakle bağlı görmüştür. Ona göre akıl Allah’ın 

varlığının bilgisine ulaşsa da, güzel ve çirkini, iyiyi ve kötüyü, doğruyu ve yanlışı tanıyabilse 

de, kısaca ahlâk ve hukuk ilkelerini belirleyebilse de bunların doğruluğuna inanmayı zaruri 

kılan vahiydir; bu sebeple insanın sorumlu oluşu dinin varlığına bağlıdır. Zira Kur’an, 

peygamber gönderilmedikçe insanlara azap edilmeyeceğini bildirmektedir. Gazzâlî tasavvufla 

ilgili eserlerinde keşf karşısında değersiz gördüğü aklı usûl-i fıkıh ve kelâm kitaplarında 

övmüştür. Ona göre Allah’ı, peygamberi ve şeriatı bilip tasdik etmemizi mümkün kılan akıl 

küçümsenemez. Eğer akıl değersiz ve güvenilmez bir vasıta kabul edilirse onun sayesinde 

bilinen hususların da değersiz olması gerekir, bu ise imkânsızdır. O, aklı göze, nakli de güneş 

ışığına benzeterek ışık olmayınca gözün, göz bulunmayınca da ışığın kâfi gelmeyeceğini ifade 

etmiştir. Gazzâlî de Eş‘arî gibi bütün dinî hüküm ve prensiplerin nakle bağlı olarak vâcip 

olacağını savunmuştur. Çünkü akıl bunca önemine rağmen vehim, hayal, gazap ve şehvet gibi 

yanıltıcı duyguların tesirine mâruzdur. Onu bu olumsuz güçlerin tesirinden ancak vahiy 

kurtarabilir. Gazzâlî’den sonra gelen Eş‘arî kelâmcılar, naklin doğruluğu ve tasdikinin akla 

bağlı olduğu düşüncesiyle aklı asıl, nakli onun fer‘i gibi görmüşler ve Eş‘arî’den itibaren 

benimsenegelen görüşten ayrılmışlardır. 

Mâturîdî’nin bu konudaki görüşü ise şöyle özetlenebilir: Duyular âleminin sırlarını 

öğrenmek, yaratıcının varlığını bilmek ve nasları anlamak için akla başvurulması gerekir. 

Hatta Allah’a iman etmek naklen değil aklen vâciptir. Yani akıl din olmadan da bazı hususları 

vâcip kılabilir. Ancak yine de akıl naklin önüne geçemez. Çünkü bütün dinî gerçekleri idrak 

etmekte yeterli değildir. Beş duyu nasıl sınırlı ise aklın da idrak gücü ve sahası sınırlıdır. 

Ayrıca akıl duyguların, eğitim-öğretim ve kültürün tesiri altında kalabildiği için güzelin 

çirkin, iyinin kötü, doğrunun yanlış olduğuna hükmedebilir. Bütün bunlar aklın vahye muhtaç 

olduğunu ve naklin gerisinde tutulması gerektiğini gösterir. Görüldüğü üzere Mâturîdî, 

Allah’ın varlığına iman etmekten sorumlu olmak için aklı yeterli görmekle Mu‘tezile’nin 

görüşüne katılmış, aklı bütün dinî gerçekleri kavramaktan âciz görüp naklin gerisine atmakla 

da Eş‘arî’nin görüşünü paylaşmış ve iki mezhep arasında orta bir yol takip etmiştir. 

Mâturîdî’nin görüşü kendisine mensup âlimler arasında genellikle benimsenmiştir. 

Müteahhirîn devri Mâturîdî âlimleri, aklın nakil bulunmadan sadece bazı ahlâk ve hukuk 

kaidelerinin güzellik ve çirkinliğini bilebileceği, Allah’ın varlığını bilmek dahil din olmadan 

hiçbir şeyi vâcip kılamayacağı görüşündedir. Yeni ilm-i kelâm devri âlimleri arasında da 

yaygın kanaat, duyu ve tecrübe dünyasında yanılan aklın gayb âlemiyle ilgili hükümlerde de 

yanılabileceği ve bu âleme ait bilgileri idrak etmekten âciz kalabileceği için vahye muhtaç 

olduğu yönündedir. Zira akıl, mutlak gerçeği kuşatabilecek ve bütün sınırlarını çizebilecek bir 

mükemmellikte değildir. 

Bütün İslâm bilginleri aklı, insanın her türlü dinî emir ve yasaklara uymakla mükellef 

tutulmasının temel şartı olarak görmüşler ve akıldan yoksun bulunanlara hiçbir sorumluluğun 

yüklenemeyeceği görüşünde birleşmişlerdir. Ayrıca kelâmcılar, devrinin en akıllısı olmayı 

peygamberlerin temel vasıfları arasında saymışlardır.7 

Tasavvuf: İlk dönem zâhid ve sûfîleri de akla hadis ve fıkıh âlimlerinden farklı bir mana 

vermemişlerdir. Onlar da aklın mahiyetini tahlil ve tarifle fazla meşgul olmayıp sadece din ve 

ahlâk alanında pratik yönden sağladığı veya sağlaması gereken faydalar üzerinde 

durmuşlardır. Dünyadan uzaklaşıp âhirete yönelmeyi, nefsin arzularını terk edip dinin emir ve 

yasaklarına uygun yaşamayı esas aldıkları için aklı tarif ederken özellikle bu noktalara dikkat 

 
7 Yusuf Şevki Yavuz, "Akıl", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1989), 2/242-246. 

87

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



etmişler, imandan sonra en büyük nimet olarak görülen akla âhireti kazanmaya vesile olması 

dolayısıyla büyük değer vermişlerdir. Ahmed el-Antâkî, Ca‘fer el-Huldî, Ebû Amr ez-

Zeccâcî, Muâviye b. Kurre gibi ilk zâhidlere göre akıl Allah’ın nimetlerini tanımayı ve ona 

şükretmeyi sağlayan, kötü duyguların baskısına rağmen dinin iyi olduğuna hükmettiği tutum 

ve davranışlara yönelten ve sonuçta âhiret mutluluğunu kazandıran bir melekedir. İbn Atâ, 

aklın kulluğun gereğini yerine getirmeye yarayan bir alet olduğuna dikkat çekerek onun 

kendiliğinden Allah’ı bilemeyeceğini söylüyordu. Burada belirtilen görüşlere zâhir 

ulemâsından katılmayan yoktur. Esasen onlara göre de kişiyi dünya ve âhirette mutlu edecek 

hükümler naslarla belirlendiğinden akla düşen şey sadece bunları anlamaktır. Bu sebeple Ehl-i 

sünnet kelâmcılarının, “Akıl ilâhî hitabı anlamaya yarayan bir alettir” şeklindeki tarifi 

sûfîlerce de benimsenmiştir. 

İslâm düşünce tarihinde aklı hevânın (nefsânî arzular) zıddı olarak görmek hâkim bir 

anlayıştır ve bu anlayışın yaygınlık kazanmasında Hâris el-Muhâsibî ve Hakîm et-Tirmizî gibi 

ilk dönem sûfîlerinin büyük etkisi olmuştur. Onlara göre akıl hidayet, hevâ dalâlet; akıl 

ziynet, hevâ leke; akıl saadet, hevâ şekavettir. Akıl meselesine öteki sûfîlere göre daha geniş 

yer veren Muhâsibî bu konuda el-ʿAkl ve fehmu’l-Kurʾân, Hakîm et-Tirmizî de Kitâbu’l-ʿAkl 

ve’l-hevâ adlı eserlerini yazmışlardır. Muhâsibî’ye göre akıl yaratılmış bir melekedir. Yine 

ona göre akıl bedendeki bir nur olup ne maddedir ne de maddîdir. Hak ile bâtılı ayırt etmeye 

yarayan akıl tabiî ve tecrübî olmak üzere iki türlüdür. Hakîm et-Tirmizî de aklı hak ile bâtılı 

birbirinden ayıran bir nur olarak anlar ve aklın karşısına hevâyı koyar; genellikle aklın ahlâkî 

ve psikolojik yönleri üzerinde durarak bu konuda geniş açıklamalarda bulunur. 

İslâm filozoflarıyla kelâmcıların gerçeği bilme aracı olarak akla büyük değer vermeleri ve 

nasla akıl arasındaki münasebeti tespit etmeye girişmeleri sûfîleri de aynı konuya çekmiştir. 

Baştan beri aklın ilâhî hakikatleri, gayb âlemi ve âhiret halleriyle ilgili hususları bilme 

konusunda yetersiz olduğunu savunan sûfîler, filozoflarla kelâmcıların Allah’ın varlığını 

ispatlamak için ilmî ve aklî deliller aradıkları bir dönemde bu yolda harcanan emeklerin sonuç 

vermeyeceğini ifade ederek nazarî aklın âciz olduğunu söylemişlerdir. Nitekim Ebu’l-Hüseyin 

en-Nûrî, “Allah’ın varlığının delili bizzat Allah’tır” diyerek aklın âciz olduğunu, bu sebeple 

de sadece kendisi gibi âciz olan hususlarda delil olabileceğini belirtmiştir. Sûfîlere göre aklın 

alanı madde (kevn) âlemidir, şayet o yaratana yönelecek olursa erir gider. Akıl kendisinin ne 

olduğunu bile bilemezken yaratıcısını nasıl bilebilir. Onlara göre Allah’ı bilmek konusunda 

aklın ulaşabileceği en son nokta hayret ve dehşet içinde kalmaktır. Bu konuda aklın âciz 

olduğunu bilmek en yüksek idraktir. Cüneyd-i Bağdâdî, Zünnûn el-Mısrî gibi sûfîler Allah’ı 

yine O’nun tarifiyle bildiklerini söylerken bu meselede aklî delillere başvurmanın 

gereksizliğini anlatmak istemişlerdir. Hâris el-Muhâsibî ile başlayıp Kuşeyrî ve Hücvîrî ile 

devam eden aklı ikinci plana atma anlayışı en mükemmel şekilde Gazzâlî tarafından 

savunulmuştur. “Akıl bize duyuların verdiği her bilginin doğru olmadığını göstermektedir. 

Aklın üstünde diğer bir idrak gücüne göre de aklın sağladığı bütün bilgilerin doğru olmaması 

mümkündür. Bunun böyle olmadığını nereden bilelim” diyen Gazzâlî böylece akla karşı 

şüpheci bir tavır almıştır. Yine o, “Aklın üstünde başka bir gücün daha bulunması pekâlâ 

mümkündür” demektedir. Akla olan güveni bir anlamda sarsılınca şüpheye düşen Gazzâlî, bu 

durumdan Allah’ın, kalbini bir nurla aydınlatması sayesinde kurtulduğunu söyler. O, Fârâbî 

ve İbn Sînâ’dan mülhem olarak bu nura “el-aklu’l-kudsî” adını verir. Bu mertebedeki akıl 

ilâhî bilgileri doğrudan alma kabiliyetine sahiptir. Burada kudsî akıl aslında keşiften başka bir 

şey değildir. Gazzâlî metafizik konularda akılla keşfi birbirinden ayırarak ilkine “nazar” 

(düşünme), ikincisine “tasfiye” (arındırma) metodu adını verir ve doğrudan bilgi edinme 

imkânını sağlayan tasfiyenin nazardan daha isabetli bir metot olduğunu çeşitli örneklerle 

anlatır. 

Gazzâlî’den sonra gelen Senâî, Attâr, Aynülkudât el-Hemedânî ve Mevlânâ Celâleddin 

gibi mutasavvıflarda metafizik konularda akla değer vermeme tavrı daha da yaygınlık 

88

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kazandı. Aynülkudât’a göre gözün görme, kulağın işitme alanı sınırlı olduğu gibi aklın 

anlama alanı da sınırlıdır. Ezelî ve yüce hakikat bu alanın dışında kalır. Mevlânâ Celâleddin 

aklın gayb âlemi hakkında verdiği bilgileri körün renkler, sağırın sesler hakkında verdiği 

bilgilere benzetir. Aklın söz ve davranışlarımızda rehber olabileceğini, fakat derunî hayat 

alanında “çamura batmış merkep” gibi âciz kalacağını söyler ve “Mustafâ’nın huzurunda aklı 

kurban edin” öğüdünü verir. 

İlk yaratılan varlığın akıl olduğu konusundaki görüşlere Hâris el-Muhâsibî’den itibaren 

bütün mutasavvıflarda rastlanır. Yeni Eflâtuncu görüşlerden kaynaklanan anlayış, İbnu’l-

Arabî ve Abdülkerîm el-Cîlî gibi mutasavvıflar tarafından yeni yorumlarla değişik bir tarzda 

ortaya konulmuş ve Hallâc’dan gelen “hakîkat-i Muhammediyye” görüşü ile “akl-ı evvel” 

nazariyesi birleştirilmiştir. İbnu’l-Arabî’nin “kalem-i a‘lâ” ve “dürre-i beyzâ” gibi isimler 

verdiği akl-ı evvel, varlık âleminde ortaya çıkan ilk mahlûktur. “Akl-ı evvel”, “akl-ı küllî” ve 

“akl-ı meâş” kavramları üzerinde duran Abdülkerîm el-Cîlî’ye göre akl-ı evvel ilâhî ilmin 

nurudur. Bu sebeple Cebrâil’e akl-ı evvel de denir. Akl-ı küllî, akl-ı evvele tevdi edilen bilgi 

sûretlerinin kendisinde tecelli ettiği nurlu bir müdrikedir. 

Burada, sûfîlerin âciz, yetersiz ve değersiz buldukları aklın madde ve duyu âlemini aşıp 

ezelî, ebedî ve yüce hakikate dair hüküm veren nazarî ve metafizik akıl olduğu özellikle 

vurgulanmalıdır. Onlar, faaliyet ve yetki alanı maddî âlemden ibaret olan insan aklının önem 

ve değerini her vesile ile ifade etmişler, bu mânadaki akla da “akl-ı cüz’î”, “akl-ı meâş”, “akl-

ı tecrübî” gibi isimler vermişlerdir. 

Ebû Hanîfe başta olmak üzere bazı âlimler aklın insan bedenindeki yeri olarak beyni 

göstermişlerse de çoğunluğa göre aklın mahalli kalptir. Mutasavvıflar da bu son görüşü 

benimsemişlerdir. Tasavvufta bazen akıl aşkın zıddı olarak da kullanılır. Buna göre akıl ile 

aşk bir arada bulunmaz, biri gelince öbürü gider. Akıl ve aşk, su ile ateş gibi birbirine zıttır. 

Mutasavvıflara göre Mi‘rac gecesi Hz. Peygamber’i sidretu’l-müntehâya kadar götüren 

Cebrâil aklı, ondan öteye götüren refref ise aşkı temsil eder; bu sebeple aşk akıldan, âşık da 

akıllıdan üstündür. Tasavvuf ve tekke edebiyatında üzerinde önemle durulan konulardan biri 

de budur.8 

 

*2- İDRAK (الإدراك)  

Bir öznenin kendisi veya dış dünyayla ilgili durum ve gerçeklerin farkına vararak onların 

bilgisini elde etmesine imkân veren duyum ve algılama faaliyeti olan idrak, farkına varma, 

tanıma, kavrama, tasavvur etme, bilme gibi zihnin çok çeşitli ve karmaşık faaliyetlerini ifade 

eden genel bir terimdir.  

Kur’ân-ı Kerîm’de idrak fiil haliyle “nihaî aşamaya gelmek”, “ulaşmak, yetişmek”, 

“algılamak, görmek” anlamlarında kullanılmıştır.9 Terim olarak “bir nesneyi tam mânasıyla 

ihata etmek, bir nesnenin sûretinin akılda hâsıl olması, bir şeyin hakikatine ait imaj ve 

fikirlerin algılayanın zihninde temessül etmesi” şeklinde tanımlanmaktadır. Eğer idrak, 

olumlu veya olumsuz hiçbir yargı ihtiva etmeden yalnızca zihinde oluşan imaj ve kavramları 

ifade ediyorsa tasavvur, onlar hakkında bir yargıyı da beraberinde taşıyorsa tasdik adını 

almaktadır. 

İslâm düşünürleri idrake, algılama ve bilmenin her türünü içine alacak bir genişlikte yer 

vermişlerdir. Modern psikolojide “duyumlar” ve “idrak” başlığı altında incelenen konuları da 

ihtiva edecek şekilde insanın nasıl düşündüğünü ve nasıl bildiğini açıklamaya çalışan Ortaçağ 

İslâm psikolojisinde idrak kavramı zihnî faaliyetin her aşaması için kullanılmıştır. 

Fonksiyonları itibariyle nebatî, hayvanî ve insanî olarak tasnife tâbi tutulan nefiste idrak gücü, 

geleneksel izaha uygun biçimde muharrik güçle birlikte hayvanî fonksiyonlar seviyesinde yer 

almaktadır. Dolayısıyla aklın devrede olmadığı idrak türlerinde insan ve hayvan ortaktır. 

 
8 Süleyman Uludağ, "Akıl", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1989), 2/246-247. 
9 Yûnus 10/90; Nisâ 4/78, 100; Yâsîn 36/40; En‘âm 6/103; Şuarâ 26/61. 

89

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



“Müdrike” adını alan idrak gücünün organ ve meleke kadrosu beş duyudan ibaret dış idrak 

güçleriyle hiss-i müşterek, hayal (musavvire), müfekkire (hayvanî nefis söz konusu olunca 

mütehayyile), vehim gücü ve hâfıza (zâkire) denen beş iç duyudan meydana gelmektedir. 

Bütün bu fonksiyonlar, insanı hayvandan sadece derece itibariyle değil mahiyet açısından da 

ayıran aklın tasarruf ve yönetimi altında aklî idrakin yani bilme hadisesinin psikolojik 

malzemesini oluşturur.  

Buna göre dış dünyadaki nesnelerden etkilenen duyu organlarından her biri aldığı 

izlenimleri tek tek ortak duyuya iletir. Ortak duyu bu verilerin topluca algılandığı merkezdir. 

Dış duyuların idrakine “ihsas” (duyum) denir. Bir etkilenmenin sonucunda oluşan ihsas 

mevcut nesneyi, ondaki nasıllık, nicelik, yer ve durum gibi özel görünüşleri içinde topluca 

algılamaktır. Hayal gücü ise ortak duyudaki duyu formlarının nesneden bağımsız olarak 

yeniden idrak edildiği ve başka melekelerin işleyişine sunulmak üzere tutulduğu merkezdir. 

Mütehayyile denilen asıl hayal gücü bu formların alınıp işlenmesinde aracı rolü üstlenmiştir. 

Vehim gücü de duyu formlarındaki yararlı-zararlı, haz ve elem gibi cüz’î anlamları idrak eder 

ve bu anlamlar hâfızada toplanır. Şu halde idrak olayı ortak duyuda hissî, hayal veya 

musavvirede hayalî, vehim gücünde de vehmî bir karakter taşımaktadır. Bunların üstündeki 

aklî idrak seviyesinde ise tahayyül fonksiyonu aklın aktif yönetimine girer ve mütehayyile 

gücü müfekkire adını alır; onun fonksiyonu düşünmedir. Düşünme, maddî bağlantılarından 

henüz kopmamış hayal formlarının küllî ve soyut kavramlara ulaşacak tarzda kullanılışı ve 

küllî bilgiye yöneliştir. Bu yönelişin aklî istidlâle ait şartları yerine getirmesi ve asıl soyut 

gerçeklerle buluşması durumunda aklî idrak yani bilme meydana gelir. 

Esasen aklî idrak tabiatı itibariyle bir tür sezgi ve ilhamdır. Fârâbî - İbn Sînâ felsefe 

ekolünce geliştirilen idrak teorisine göre idrak süreci, insanî güçlerin ruhanî güçlerle ortak 

çalışması sonucunda tamamlanmaktadır. İdrak olayının insanı aşan metafizik bir boyutu 

vardır; insan aklı, ancak nefsin dışında gerçek bir varlık olan faal akıl ile bağlantı (ittisâl) 

kurarak hakiki idrake ulaşmış olur. Aklî idrakin objesi olan küllîlerin duyu tecrübelerinden mi 

tecrit edildiği, yoksa doğrudan faal akıldan mı çıktığı konusunda görüş farkları bulunmakla 

birlikte idrakin metafizik boyutu ve kaynağı bütün düşünce ekollerinde dile getirilmiştir. 

Günümüz psikolojisinin duyumların zihinde idrake nasıl dönüştüğünü henüz çözememiş 

olduğu dikkate alınırsa bu fikrin önemi anlaşılır. İbn Sînâ’ya göre sıradan insanın düşünen 

zihni, faal akıldan gelen seri halindeki fikirlerin üzerine aksettiği bir ayna gibidir. İnsan 

başlangıçta basit bir kavrayışa sahiptir; bu kavrayış daha sonra ortaya çıkan ayrıntılı ve tutarlı 

bilginin kaynağıdır. Böylece idrak vetîresinin anlamlı basit bütünlerden daha karmaşık ve 

ayrıntılı bütünler tarzında geliştiğini öne süren çağdaş idrak teorileriyle Müslüman 

düşünürlerin görüşleri arasında yakın benzerlik olduğu anlaşılmaktadır. Bu görüşü açık 

şekilde ifade eden Gazzâlî’ye göre her idrak önce kapalı ve mücmel, daha sonra ayrıntı ve 

parçalarıyla tam olarak açıklığa kavuşur. 

İster hissî ister aklî olsun mahiyeti bakımından idrak, idrak edilen şeyin sûretini, kopyasını 

almaktır; algılanan şey dıştaki hakikat değil onun hisseden duyu organında meydana gelen bir 

benzeridir. Hissedilen şeyin şuurda anlam kazanması, ancak duyu organınca algılanması ve 

onda iz bırakması ile olur. Akıl ile kavranılan şeyler için de durum aynıdır. Akledilir şey 

(mâkul), nefiste imajı oluşan hakikatin benzeridir. Sonuçta her idrak bir soyutlama işlemidir. 

Bu işlem duyum idrakleriyle başlar ve derece derece yükselerek aklî kavramların oluşmasıyla 

en yüksek noktasına ulaşır. Sûretin maddeden ve maddî ilişkilerden tecrit edilmesi için dış ve 

iç duyuların faaliyetlerine ihtiyaç vardır. Aklî idrak dışındaki idrak türlerinin hepsi için madde 

ve maddî ilintilerin varlığı gereklidir, ancak bunlarda tam soyutlama yapılamaz. Aklî idrak ise 

tam ve mükemmel bir soyutlamadır. Akıl şahıslara göre değişmeyen küllî mânayı idrak eder. 

Nesnenin varlığının hazır veya gaip, uzakta yahut yakında olması durumu değiştirmez. Akıl 

fizik ve metafizik âleme nüfuz eder ve bunlardaki gerçekleri çekip çıkarır, soyutlar. Eğer 

idrak edilen şey tamamıyla mânevî bir özellikte ise Gazzâlî’ye göre onu soyutlamaya ihtiyaç 

90

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



duymaksızın da idrak edebilir. Bu aşamada Gazzâlî, aklî idrakten sonra zevke dayalı tasavvufî 

idraki söz konusu etmektedir. Gazzâlî, nebevî hakikatlerin aklı aşan bir boyutunun 

bulunduğunu ve bu boyutun ancak tasavvufî zevk vasıtalarıyla idrak olunabileceğini söyler. 

Günümüz psikolojisinde bütün ayrıntılarıyla incelenen, idraki tayin eden yapı ve 

fonksiyonel faktörlerin varlığı yüzeysel ve basit de olsa Müslüman düşünürlerce fark 

edilmiştir. İbn Sînâ, dikkat hallerinin bilgi edinmedeki seçici rolü üzerinde dururken 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî, hızla döndürülen bir ateş parçasının bütün bir daire ya da düz çizgi 

şeklinde algılanmasını duyu organlarından bağımsız olarak hareketin süratine bağlayıp 

açıklamıştır. Aynı zamanda İbnü’l-Arabî, duyum ve idrakin değeri konusunda bütün İslâm 

kültür çevresine mal olmuş bulunan görüşleri dile getirir. Buna göre duyunun idrak ettiği şey 

doğru ve gerçektir, yanılma hüküm veren akla aittir. Duyu asla yanlışlık yapmaz. Akıl da 

idrak ettiği şeyde kesinlikle hata etmez; yanılma hükümde olur. 10 

 

*3- BASÎRET (البصيرة) 

Mutasavvıfların, kutsiyet nuruyla aydınlanmış kalbin maddî ve mânevî âlemdeki 

hakikatleri görme yeteneği anlamında kullandığı tasavvuf terimidir. “Görme, idrak etme, bir 

şeyin iç yüzüne vâkıf olma, sezgi” gibi anlamlara gelen basîret kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de 

genel olarak “görme” anlamı yanında özellikle “hakikati keşfetme, doğru yolu tanıma, gerçeği 

yanlıştan ayırma yeteneği” manalarında kullanılmış ve bu bakımdan mânevî körlük veya 

dalâletin zıddı olarak gösterilmiştir. Aslında basîret, ilâhî sıfatlardan biri olan basarın 

kullardaki tecellisidir. Bu tecelliden nasibi olmayanların gözlerinde perde vardır ve bu sebeple 

gerçekleri göremezler. İnsanların gerçekleri görmelerine ışık tuttuğu için Kur’an âyetlerine de 

besâir (basîretler) denilmiştir.11 Kur’an küfür, nifak, hırs, kin gibi olumsuz inanç ve duygular 

yüzünden kalp gözü körleşmiş ve basîreti bağlanmış kimseler hakkında “körler”, “kalpleri 

olup da bununla idrak edemeyenler” gibi tabirler kullanır, inananları basîretli, inkârcıları kör 

sayar. 

Kur’an’da kendilerinden ülü’l-ebsâr, ülü’l-elbâb, ülü’n-nühâ diye söz edilen basîret 

sahipleri hislerine kapılmadıkları ve nefislerini günahlarla kirletmedikleri için maddî ve 

mânevî hakikatleri olduğu gibi görür ve ona göre hareket ederler.12 

Basîretin beş duyudan biri olan görmenin ötesinde ruhî bir meleke olduğunu ifade eden 

hadisler de vardır. Nitekim Hz. Peygamber, “Ruh bedenden ayrıldığında görme gücü de 

(basar) onunla birlikte gider” buyurmuştur. Hz. Peygamber’in, gözleri uyusa da kalbinin 

uyanık olduğunu belirten hadislerinden de basîretin ruhî bir meleke olduğu ve peygamberler 

gibi inanç ve amel dünyası gelişmiş insanlarda bu melekenin güçlü bir şekilde tezahür ettiği 

anlaşılmaktadır. Nitekim sâdık rüya bu melekenin sonucudur.13 

Mutasavvıflar, insanın dış âlemi gören bedendeki iki gözüne karşılık kalbin de iç âlemi 

gören iki gözü bulunduğunu kabul eder ve buna aynü’l-kalb, dîde-i cân, çeşm-i bâtın-bîn, 

mârifet gözü ve kalp gözü gibi isimler verirler. Bedendeki göz maddî âlemdeki varlıkları, 

olayları, renkleri ve şekilleri gördüğü gibi gönül gözü de dış âlemdeki eşya ve olayların iç 

yüzünü ve mânevî âlemdeki hakikatleri görür. Bedendeki göz insanlarla hayvanlar arasında 

müşterektir, fakat kalp gözü insanlara mahsustur. Basîret gözü her insanda kuvve halinde 

vardır. Bazı kimselerde bu göz Allah vergisi (vehbî) olarak doğuştan açık olursa da çok defa 

his perdesiyle örtülü olduğundan onu mücahede ile açmak gerekir. Bazı insanların kalp gözü 

çabuk, bazılarınınki geç açılır. Basîreti açılanların duyular ötesi gerçekleri görmelerinin de 

değişik dereceleri vardır. Bedendeki gözde olduğu gibi kalp gözü için de eksik ve yanlış 

görme bahis konusu olur; kalp gözü safiyet derecesine göre tam veya eksik görebilir. 

 
10 Hayati Hökelekli, "İdrak", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2000), 21/477-478. 
11 Bakara 2/7; Yâsîn 36/9; A‘râf 7/203; Kasas 28/43. 
12 Haşr 59/2; Zümer 39/9; Tâhâ 20/54. 
13 Müslim, “Cenâʾiz”, 7, 9; Buhârî, “Menâkıb”, 24. 

91

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



İbn Kayyim’e (ö.751/1350) göre basîret, Allah’ın mümin kulunun kalbine attığı öyle bir 

nurdur ki insan Peygamber’in verdiği haberin kesin şekilde gerçeği ifade ettiğini bu nur 

sayesinde kavrar; böylece şüphe, tereddüt ve hayretten kurtulur. Basîret sahibi geleceğinden 

endişe etmez, zira ilerisiyle ilgili tedbirleri eksiksiz olarak almıştır. Bu âlemdeki her şeyin 

yerli yerince cereyan etmekte olduğuna inanır. Kalbinden mârifet fışkırır. Tasavvufta basîret, 

Allah’ın nuru ile bakma ve görme şeklinde de tarif edilir. Bu tarife göre de firâsetle eş 

anlamlıdır.14 

 

*4- FİRÂSET (الفراسة)  

Firâset, insanların, diğer varlık ve olayların iç yüzünü keşfetme, gelecek hakkında doğru 

tahminlerde bulunma melekesi anlamında bir terim ve bu konuyu ele alan ilim dalıdır. 

Sözlükte “keşfetme, sezme, ileri görüşlülük” gibi mânalara gelen firâset kelimesi dar 

anlamda, bir kimsenin dış görünüşüne bakarak onun ahlâk ve karakteri hakkında tahminde 

bulunmayı ifade eder. Daha geniş anlamda ise akıl ve duyu organlarıyla bilinemeyen, ancak 

sezgi gücüyle ulaşılan bütün bilgi alanlarını kapsar. 

Kaynaklarda hikemî ve tabii, riyâzî, ilâhî olmak üzere üç firâset türünden söz edilir. 

Hikemî ve tabii firâset anlayışı İslâm dünyasına İslâm öncesi kültürlerden geçmiştir. Aristo’ya 

mal edilerek Yuhannâ b. Bıtrîk tarafından Arapçaya tercüme edilen Kitâbu’s-Siyâse fî 

tedbîri’r-riyâse (Sırru’l-esrâr) adlı apokrif eser İslâm toplumundaki bu tür firâset anlayışını 

geniş ölçüde etkilemiştir. Rivayete göre Aristo bu eserde öğrencisi İskender’e öğütler vermiş, 

ona savaşta hangi tarafın galip geleceğini veya mağlûp olacağını önceden tahmin etmenin ve 

böylece dünyaya hâkim olmanın yollarını ve savaş tekniğini öğretmiştir. Bundan dolayı 

Müslüman hükümdarlar bu tür eserlere ilgi duymuşlardır. Filozof Kindî Kitâbu’l-Firâse adıyla 

bir risâle kaleme almış, Ebû Bekir er-Râzî de tıpla ilgili Kitâbu’l-Mansûrî’nin ikinci 

makalesini bu konuya ayırmıştır. Fahreddin er-Râzî’nin Kitâbu’l-Firâse’si de bu anlayışla 

yazılan bir eserdir. Bu çalışmalar sonucunda İslâm dünyasında firâset konusu çeşitli dalları 

olan kapsamlı bir ilim haline gelmiştir. 

Firâseti (physiognomy, cardiognosy) bir ilim olarak temellendirmeye çalışanlara göre bir 

kimsenin fizikî yapısına yani boyuna, rengine, çeşitli organlarının yapısına, el ve yüz hatlarına 

bakarak onun ahlâk ve karakterini teşhis etmek mümkündür. Bundan dolayı ilk ve orta 

çağlarda hükümdarlar, kendilerine görev verecekleri kimselerin seçiminde bu ilmin 

verilerinden faydalanmak istemişlerdir. 

Taşköprizâde’ye göre “ilmu’l-kıyâfe (القيافة  adıyla da anılan firâset ilminden doğan ”(علم 

diğer ilimler şunlardır:  

1- İlmu’ş-şâmât ve’l-hayalân/علم الشامات والخيلان : İnsandaki ben vb. şeylere bakıp onun iç 

dünyasını keşfetmek.  

2- İlmu’l-kef veya ilmu’l-esârîr/علم الكف أو الأسارير : Kişinin el, ayak ve yüz hatlarına bakıp 

huyunu ve şahsiyetini anlamak.  

3- İlmu’l-ektâf/ علم الأكتاف : Keçi ve koyunun kürek kemiğine bakıp savaş, barış, kıtlık ve 

bolluk konusunda bir sonuç çıkarmak.15 

4- İlmu kıyâfeti’l-eser/(علم القيافة) علم قيافة الأثر : İz sürmek.  

 
14 Süleyman Uludağ, "Basîret", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1992), 5/103. 
15 Mustafa Akman, “Mela Mehmûdê Bazîdî’nin “‘Âdât û Rusûmatnâmeê Ekrâdiyye” Adlı Eserinde Anlattığı 

Gelenek ve Göreneklerin Günümüzdeki Durumu ve İslâm İnancı Açısından Değerlendirilmesi”, II. 

Uluslararası Zap Havzası Sempozyumu Kültürel Miras ve Sözlü Gelenek: Bildiriler, 21-23 Ekim (2022), 37-

108; Mustafa Akman, “Bazîdî'nin 'Âdât û Rusûmatnâmeê Ekrâdiyye'sinde Değindiği Batıl İnançlar”, V. 

International Halich Congress on Multidisciplanary Scientific Research, January 15-16, Istanbul, (2023), 

1152-1168. 

92

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



5- İlmu kıyâfeti’l-beşer/علم قيافة البشر : İnsanların organlarına ve bunlar arasındaki ilişki ve 

oranlara bakıp kişilerin ruh yapılarını teşhis etmek, iki kişi arasındaki benzerliği dikkate alıp 

aralarında nesep bağı bulunup bulunmadığını belirlemek. 

6- İlmu’l-ihtidâ bi’l-berâri ve’l-akfâr/والأقفار بالبراري  الإهتداء   Sahra ve çöllerde yön : علم 

tayin etmek. 

7- İlmu’r-riyâfe/ (أي استنباط المياه) علم الريافة : Toprağın nemine, üzerindeki bitkilere ve orada 

barınan canlılara bakarak yer altı sularını bulmak. 

8- İlmu istinbâti’l-maâdin/ علم استنباط المعادن   : Madenlerin yerlerini belirlemek.  

9- İlmu nüzûli’l-gays/علم نزول الغيث : Yağmurun yağıp yağmayacağını tahmin etmek.  

10- İlmu’l-ırâfe/العرافة  Şu anda meydana gelen bazı olaylardan hareketle gelecekteki : علم 

olaylar hakkında akıl yürütmek.  

11- İlmu’l-ihtilâc/علم الاختلاج : Organlarda görülen seyirme, çarpıntı vb. durumlardan ileride 

meydana gelecek olaylara dair sonuç çıkarmak.  

Arapların İslâm’dan önce ilmu kıyâfeti’l-eser ve ilmu kıyâfeti’l-beşer alanında son derece 

uzmanlaştıkları, hatta yerdeki ize bakıp sahibinin yaşı, cinsiyeti, evli olup olmadığı hakkında 

doğru tahminlerde bulundukları bilinmektedir. Meselâ Benî Müdlic, Benî Leheb ve Nizâr 

oğulları firâsetteki isabetli tahminleriyle tanınmışlardır. İslâm’dan sonra ise İyâs b. Muâviye, 

İmam Şâfiî, Ahmed b. Tolun ve Halife Mu‘tez-Billâh bu alanda meşhur olmuşlardır. Hz. 

Peygamber’in, Medine’ye hicret ederken bir iz sürücünün rehberliğinden faydalandığı ve 

diğer bir iz sürücünün Üsâme’nin Zeyd’in oğlu olduğunu tespit etmesinden memnun olduğu 

rivayet edilir.16 

Genellikle keskin bir zekâ ve üstün sezgi gücüne sahip olan kişilerin sıkı bir perhiz ve çile 

sonucu ruhî ve fikrî yönlerini güçlendirerek firâset sahibi olmaları mümkündür. Başka bir 

ifadeyle madde âleminden ve bedenî nazlardan soyutlanan insan herhangi bir kişi veya olay 

hakkında isabetli tahminler yapabilir. “Riyâzî firâset” denilen bu tür firâset Müslümanlarda 

olduğu gibi gayri müslimlerde de bulunabilir. Keskin bir zekâ, üstün sezgi gücü ve bazı ruhî 

kabiliyetlere sahip olan kişilerin sıkı bir perhiz, uzlet ve dünyevî hazlardan uzaklaşmaları 

neticesinde fıtratlarında var olan kabiliyetleri güçlendirerek bu çeşit firâsete sahip olmaları 

mümkündür. Bu firâset çeşidinde iman şartı yoktur. Müslümanlarda olduğu gibi Budist 

Rahipler, Şamanlar vb. müslüman olmayanlarda da bulunabilir. 

Allah’ın, kalbine attığı bir nur ile kulun hakkı bâtıldan, doğruyu yanlıştan, faydalıyı 

zararlıdan ayırmasına ve muhataplarının karakterlerini teşhis etmesine “ilâhî firâset” adı 

verilmiştir. “Müminin firâsetinden sakınınız, zira o Allah’ın nuru ile bakar”17 meâlindeki 

hadiste bu tür firâsete işaret edilmiştir. Bu nevi firâsetin pratiği zâhir âlimlerinde de 

görülmekle birlikte daha çok sûfîler arasında yaygındır. Kaynaklarda İmam Şâfiî’nin firâset 

sahibi olduğu, hatta İslâm dünyasında firâsete dair ilk eseri onun yazdığı kaydedilerek 

firâsetlerinden, firâsete esas aldığı kurallardan örnekler verilir. İbn Kayyim el-Cevziyye de 

Takıyyüddin İbn Teymiyye’nin firâsetini gösteren bazı olaylardan bahseder. 

Firâset konusuyla daha çok ilgilenen sûfîler bu terimi “ilham” anlamında kullanmışlar ve 

bazı hallerde onu gaybı bilmenin bir aracı olarak görmüşlerdir. Seyyid Şerîf el-Cürcânî, 

firâsetin “kesin bilginin keşif yoluyla elde edilmesi, gaybın görülmesi” anlamına geldiğini 

belirtirken terimin bu manasına işaret etmiştir. Sûfîlere göre firâset sahibi müminin Allah’ın 

nuruyla bakması Allah’ın o kulun gören gözü olması anlamına gelir. Böyle bir insan muhatabı 

hakkında isabetli teşhis koyar, onu her yönüyle tanır, aklından geçeni ve kalbinde gizlediği 

hususları bilir. Tasavvufta velîlerin firâsetinin hiç şaşmadığına veya hata payının çok az 

olduğuna inanılır. Aslında ilhamdan ibaret olan firâseti keramet gibi Allah’ın sevdiği kuluna 

bir lutfu olarak görmek gerekir. Velîlerin hayat hikâyelerini anlatan Sülemî ve Ferîdüddin 

Attâr gibi mutasavvıf yazarlar, bir velînin büyüklüğünü ifade ederken onun firâset sahibi 

 
16 Buhârî, “Ferâʾiz”, 31; Müslim, “Radâʿ”, 40. 
17 Tirmizî, “Tefsîr”, 16. 

93

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



olduğuna işaret etmeyi ihmal etmezler. Rivayete göre keskin firâset sahibi olduğu söylenen 

Şah b. Şücâ‘-ı Kirmânî tahminlerinde kolay kolay yanılmazdı. Ahmed b. Âsım el-Antâkî sıdk 

ehlinin kalp casusu olduğunu söylerdi. Cüneyd-i Bağdâdî’nin de müslüman kılığındaki bir 

gencin yahudi olduğunu ve yakında ihtida edeceğini ilk bakışta firâsetiyle tespit ettiği 

söylenir. 

Müfessirlerin çoğu gibi sûfîler de bir âyette geçen “mütevessimîn”18 kelimesini firâset 

sahipleri şeklinde anlamışlar, ayrıca; “Sen onları simalarından tanırsın” ve “Andolsun ki sen 

onları -münafıkları- konuşma tarzlarından da tanırsın”19 meâlindeki âyetlerde de firâsetin 

kastedildiğini söylemişlerdir. Allah tarafından insana üflenen ruhun20 firâsetin kaynağı 

olduğuna işaret eden sûfîler, Hz. Ömer’in bazı âyetlerin getirdiği hükümleri bu âyetler 

inmeden evvel bilmesini, Hz. Osman’ın yanına gelen bir kişinin gelmeden önce nâmahreme 

baktığını anlaması üzerine onun, “Hz. Peygamber vefat ettikten sonra vahiy ile mi 

karşılaşıyorum!” diye hayret etmesini ve Hz. Osman’ın, “Bu vahiy değil firâsettir” demesini 

firâsetin mümkün ve meşrû olduğuna delil saymışlardır. 

Yine sûfîlere göre nefsin bayağı arzularına karşı koymak, haram ve şüpheli şeylerden 

kaçınmak, Hz. Peygamber’in sünnetini bir hayat tarzı olarak benimseyip ona göre yaşamak 

insanın firâset sahibi olmasını sağlar. Dolayısıyla bu tür bir hayat yaşamayanların firâseti 

makbul sayılmamıştır. Yûsuf b. Hüseyin er-Râzî’ye göre firâset gerçek bir olgudur ve 

mümine ait bir özelliktir. Bununla beraber bir kimsenin, firâsetteki doğruları ne kadar çok ve 

yanlışları ne kadar az olursa olsun firâset sahibi olduğunu iddia etmeye hakkı yoktur. Ebû 

Hafs en-Nîsâbûrî’ye göre hiç kimse firâset sahibi olduğunu iddia etmemelidir. Zira, 

“Müminin firâsetinden sakınınız” hadisi başkasının firâsetini dikkate alarak ondan sakınmayı 

da gerektirir.21 

FIKIH: Klasik dönem İslâm kültüründe ayrı bir ilim dalı olarak itibar ve önem kazanan 

firâsetin zamanla İslâm hukuk literatüründe de yer aldığı ve özellikle yargılama hukukunda 

bilgi ve ispat aracı olarak kullanılıp kullanılamayacağının tartışıldığı görülür. Yönetici, kanun 

koyucu ve müctehidin firâsetle davranması gereği de yine literatürde üzerinde durulan bir 

konudur. Bununla birlikte firâset kavramıyla neyin kastedildiğinin çok defa açık olmadığı, 

şahıslara veya kullanım alanına göre kapsamının farklılık gösterdiği söylenebilir. 

Mâlikî fakihi Ebû Bekir İbnü’l-Arabî, Kur’an’daki (el-Hicr 15/75) “mütevessimîn” 

kelimesinin bir anlamının da “firâset sahipleri” demek olduğunu, Ömer b. Abdülazîz 

döneminde kadılık yapan İyâs b. Muâviye’nin birçok davada firâsetiyle hüküm verdiğini, 

devrindeki Bağdat başkadısının da Dımaşk’ta bulunduğu sırada İyâs b. Muâviye’nin bu 

metoduna uyarak firâsetle hüküm verdiğini belirttikten sonra hocası Kaffâl eş-Şâşî’nin bu 

usulü tenkit amacıyla bir risâle kaleme aldığını haber vermektedir. İbnü’l-Arabî de hocasının 

görüşüne katılarak kazâî hüküm verirken ne gibi yolların takip edileceğinin dinen ve hukuken 

belli olduğunu, bu hususta kati delillere dayanılması gerektiğini, firâsetin ise böyle olmadığını 

belirtir. Bu konuda onu takip eden Mâlikî fakihi İbn Ferhûn başta olmak üzere birçok İslâm 

hukukçusu firâseti, “kişilerin dış görünüşlerinden hareketle huy, kişilik, meslek gibi yönleri 

hakkında fikir yürütme kabiliyeti” şeklinde anlayarak ona kısmen dar bir anlam vermektedir. 

Hatta İbn Ferhûn firâseti, kişilerin beden yapıları ve dış görünüşlerinden hareketle 

neseplerinin bilinmesini konu alan “kıyâfe” metot ve bilgisinden de ayrı tutmaya özen 

gösterir. İslâm yargılama hukukunda hâkimin ancak objektif, açık ve kesin bilgilere 

dayanarak hüküm verebileceği göz önüne alınınca bu dar anlamıyla firâsetin yargılamada 

hükme dayanak teşkil etmesi doğru olmaz. Kazâî hükümde firâseti esas almanın zan ve 

tahmine dayanarak hüküm verme ve neticede zulüm olduğu yönündeki ifadeler de bu 

 
18 Hicr 15/75. 
19 Bakara 2/273; Muhammed 47/30. 
20 Hicr 15/29; Secde 32/9; Sâd 38/72. 
21 Süleyman Uludağ, "Firâset", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1996), 13/116-117. 

94

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



anlayışın sonucudur. Bu anlamda firâsetin İslâm yargılama hukukunda yararlı ve gerekli bir 

metot olduğu açıktır. İyâs b. Muâviye’nin firâsetiyle hükmettiği şeklindeki rivayeti veya 

firâsetle hüküm konusunda literatürde yer alan örnekleri de böyle anlamak gerekir. Ancak 

firâset terimiyle daha çok bunun dar anlamı kastedildiğinden yargılama hukukunda yukarıdaki 

anlam ve metodu ifade için genelde “karîne” terimi kullanılır. 

İslâm yargılama hukukunda yerleşik teamüle göre hâkim önüne gelen bir davayı karara 

bağlarken olayların dış görünüşünün, objektif ölçü ve delillerin verdiği bilgileri tatminkâr ve 

adaleti sağlamada yeterli bulmadığında bilgi ve tecrübe birikimine, zekâ ve sezgi gücüne 

dayanarak ipuçlarını değerlendirmeli ve onlar vasıtasıyla yeni deliller bulmaya çalışmalıdır. 

İlk dönemlerden itibaren hâkimin bilgi sahibi olmasının yanı sıra iyi anlama ve kavrama 

yeteneğinin bulunması hususuna da özen gösterilmesi bu amaca yöneliktir. Bundan dolayı 

firâset, yargılama hukukunda objektif ve kati delillerle çatışan ve onlara rağmen hükme esas 

teşkil eden bir delil değil, yeterli delil olmadığında soruşturmayı derinleştirmede ve 

yönlendirmede hâkim için hareket noktası teşkil edebilecek ve ancak belli durumlarda faydalı 

olabilecek bir delil veya metot görünümündedir. Firâsetle hüküm konusunda literatürde yer 

alan örneklerde de onun bu özelliği açıkça görülür. Firâsetin zan ifade etmesine ve karîneye 

göre daha zayıf bir bilgi aracı olmasına rağmen yargılamada zaruret halinde 

kullanılabileceğinin ifade edilmesi de onun bu özelliğini vurgulamayı amaçlar.22 

 

*5- DUYU 

Canlılarda içten ve dıştan gelen uyarıları almayı mümkün kılan ruhî güç olarak kabul 

edilen duyu, İslâm düşünce ve bilim tarihi boyunca teşekkül eden terminolojide his ve hâsse 

(çoğulu havâs) kelimeleriyle ifade edilmiştir. Bilgi problemiyle ilgili olarak duyu ve algı 

konuları his, havâs, havâss-ı hams, havâss-ı zâhire, havâss-ı bâtıne, havâss-ı selîme, el-

kuvvetu’l-hassâse, el-kuvvetu’l-müdrike, en-nefsu’l-hayvâniyye ve esbâbu’l-ilm gibi başlıklar 

altında incelenmiştir. Bir duyu gücünün herhangi bir etkenle uyarılmasına ihsâs, buna bağlı 

olarak nesnenin zihindeki kavramına ma‘rifet ve fehim, bağımsız bilgi haline gelmesine ise 

idrak denir. Duyu objeleri ve genel olarak duyulara konu olan şeyler için mahsûs (çoğulu 

mahsûsât) ve hissî (çoğulu hissiyyât) kavramları kullanılır. 

İslâm düşünce tarihinde duyu meselesiyle ilgili olarak teşekkül eden literatürün kapsam ve 

derinliğini kavramak öncelikle modern perspektife ihtiyaç gösterir. Çünkü İslâm Ortaçağı’nda 

meselenin ele alınış tarzı, modern anlayışla paralellik taşıması yanında onun habercisi de 

olmuştur. Genel bir bakışla duyuların ve duyum hadisesinin açıklanmasında fizikî 

değişkenlerin rolünü hiçbir şekilde göz ardı etmediği görülen Müslüman düşünürler, duyu 

algısını nihaî noktada ruhî güçlere bağlamışlardır. Aristo’nun De Anima (Kitâbu’n-Nefs) ve 

De Sensu et Sensato (el-His ve’l-mahsûs) adlı eserlerinin özel bir etkiye sahip olduğu bu 

açıklamalarda esasen nefis “tabii-organik cismin ilk kemali” olarak tanımlandığı için ruhî 

güçlerin bedene ait organlarla iş gördüğü kabul edilmiş olmaktadır. Bu sebeple modern 

anlayışa uygun olarak duyu organları, sinirler ve beyin merkezleri duyumun açıklanmasında 

daima önemli olmuştur. Ayrıca duyuların sağladığı bilginin değeri ve arazlar şeklinde 

kavranan duyu verilerinin ontolojik ispatı gibi konuları ele alan kelâmcılar da konuya modern 

felsefede hâlâ tartışmaları süren yeni boyutlar kazandırmışlardır. 

Söz konusu tartışmaların tecrübî veriler zeminindeki görünümü modern psikoloji 

tarafından oluşturulmaktadır. Bu disiplin, duyum (sensation) hadisesini psikofizik bir 

fonksiyon olarak tanımlama eğilimindedir. Bu fonksiyon psikolojik (zihnî-ruhî) değişken ile 

fizikî değişken (uyarı yoğunluğu) arasındaki ilişkiyi ifade etmektedir. Ayrıca tecrübe ve 

hesaplamalar ışığında duyuların mutlak ve değişken duyu eşikleriyle sınırlı olduğu üzerinde 

önemle duran modern psikoloji, algı yanılmaları hususundaki dikkatiyle de duyularla edinilen 

 
22 Salim Öğüt, "Firâset", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1996), 13/117-118. 

95

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



bilginin değeri konusuna yeni bir bakış açısı getirmiştir. Psikolojinin derinleştirmeye çalıştığı 

modern renk teorileri, klasik arazlar meselesine kazandırılmış yeni bir çerçeve olarak 

görülebilir. Duyu organlarının, alıcıların ve beyindeki duyu merkezlerinin anatomik ve 

fizyolojik yapısı psikolojik açıklamalarda tabiatıyla önemli sayılmaktadır. 

Modern felsefe çevrelerinde de duyunun tam bir tanımı üzerinde anlaşmaya varılmış 

değildir. Öncelikle duyum hadisesinin fizikî mi ruhî mi olduğu hususu farklı görüşlere yol 

açmıştır. Bir grup düşünür duyum sürecinin tamamen ruhî (zihnî) olduğunu ileri sürerken aksi 

fikirde olanlar, duyulan şeylerin zihinden bağımsız var olabilen fizikî nitelikler olduğunu 

savunmaktadır. Bu tartışmaların oluşturabileceği muhtemel kavram karışıklıklarını önlemek 

amacıyla duyum sürecinin ruhî ve zihnî veçhesini ifade etmek üzere duyum, duyulan 

nitelikler için de duyu verileri (sense-data) terimi kullanılarak nisbî bir kavram uzlaşmasına 

gidilmiştir. Ancak yine de duyum sürecini açıklarken ruhî hadiseleri fizikî çerçevede ele alma 

eğiliminde olan materyalizme rağmen çok sayıda düşünür, duyumlar ve idrak psikolojisinin 

temeline ruhî ve zihnî açıklamaları yerleştirmiştir. 

Müslüman düşünürlerin yakından tanıdığı antik felsefeye dair fikirler içinde Empedokles 

ve atomculara ait duyu teorileri, maddî duyulur nesnelerle duyu organları arasındaki mekanik 

bir açıklama ile temellendirilmişti. Özellikle Demokritos atomculuğunun duyulur niteliklerin 

hâricî varlıklarını kabul etmeyen görüşleri hem İslâm kelâmcıları hem de filozofları tarafından 

reddedildi. Bu konuda Müslüman düşünürlerin oldukça realist bir tutum takındığı görülür. 

Kelâmcılar için arazların ispatı meselesinin önemi inkâr edilemezdi; çünkü böylece 

kendilerini Demokritos atomculuğundan ayırmış olacaklardı. İbn Sînâ, Demokritos’un bizzat 

adını zikrederek ona ait “mahsûs keyfiyetler”in hâricî varlıklarının olmadığı şeklindeki görüşü 

reddetmiştir. İslâm kelâmcıları da insanı her şeyin ölçüsü sayan sofistlerin (özellikle 

Protagoras), duyu tecrübelerini algılayana göre izâfî addeden görüşlerine hiç yakınlık 

duymadı. Çünkü onların yaygın kabulüne göre Sûfestâiyye’ye ait yaklaşımlar temeli itibariyle 

genelde bilginin, özelde de duyularla sağlanan bilginin imkânsızlığına yol açmaktaydı. Ancak 

hissî idraklerin kesin bilgi sağlamak için yeterli olamayacağı hususunu da belirtmeden 

edememişlerdi. 

Eflâtun’un, Devlet (Kitâbu’s-Siyâse) diyalogunda duyu tecrübelerinin yalnızca bir zan 

(opinion) ifade ettiğini, bilgi sağlamadığını, bilginin, değişen duyulur dünyanın duyular 

seviyesindeki tecrübesinden değil akılla edinilebileceğini ileri sürdüğü Müslümanlarca 

biliniyordu. Bu sebeple Eflâtuncu etkilerin yoğunluğu nispetinde çeşitli filozof ve 

mutasavvıfın düşüncelerinde “âlem-i mahsûs”un değişken verilerine karşılık aklî âlemin 

değişmez bilgi formları daha çok teveccühe mazhar olmuştur. Aristo’ya göre ise her duyunun 

belli bir objesi, özel bir duyulur nesnesi vardır. İşitmenin objesi ses, görmeninki renktir. 

Bütün nesnelerdeki hareket, şekil, hacim, sayı gibi ortak nitelikleri de ortak duyum algılar. 

Her duyu ile objesi arasında zorunlu bir bağ olduğu için duyuların yanılması imkânsızdır. 

Ancak duyu için bu yanılmazlık pasif alıcı sıfatıyla söz konusudur. Belli bir hükme ulaştıran 

aktif duyum hadisesi için yanılma söz konusu olabilir. Ruh ve ruhî güçler konusunda 

Müslüman filozoflara ilham veren Aristo’nun duyulara ait fikirlerinin izleri meselâ İbn Sînâ 

psikolojisinde gözlenebilmektedir. 

Aristo’daki pasif alıcı olarak yanılmayan, ancak duyum süreci içinde belli bir dönüşüme 

uğrayarak yanlış hükümlere varan duyu anlayışı, modern felsefe ve psikolojide de problem 

teşkil etmeye devam etmiştir. Fizyolojik ve psikolojik araştırmalara göre duyu organı ve 

sinirlerin duyu verilerini şartlandırması ve hatta oluşturması, halüsinasyon ve illüzyonun birer 

zihnî hayalden ibaret oluşu, nihayet duyumda beyin fonksiyonlarının işe karışması, duyu 

verilerinin objektif algılanışı fikrini sarsmaktadır. Ayrıca duyu verilerinin kesin olmadığı, 

bütünü kuşatmadığı da dikkate alındığında duyulara dayanılarak verilecek hükümlere sonuna 

kadar güvenilemeyeceği daha çok anlaşılmaktadır. Bütün bu tespitler, Gazzâlî’nin duyuların 

verdiği bilgiden kuşkulanmakta ne kadar haklı olduğunu göstermektedir. Ona göre çıplak 

96

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



gözün bir dinar çapında algıladığı yıldızların arzdan da büyük olduğu astronominin matematik 

delilleriyle bilinmektedir. 

İlk İslâm filozofu Kindî’ye göre duyu, nefsin duyu organlarından biri aracılığıyla 

nesnelerin formlarını algıladığı güçtür veya nefsin nesneleri algılayan gücüdür. Duyulur 

nesnelerin devam, hareket, nicelik, nitelik, şiddet gibi yönlerden değişken olmasına bağlı 

olarak duyu idrakleri de değişkendir. Öte yandan duyu objeleri daima maddî veya maddî 

olana bağlı bir şeydir. Buna karşılık Kindî’nin “tabiat” dediği eşyanın gerçeklik ve aklî 

ilkeleri ancak aklın bilgi alanına girer. Zira bu temel varlıkları sadece, insan aklı denilen 

“yetkin nefsin güçleri” kuşatabilir. İslâm düşünce tarihinin yine erken dönem eserlerinden 

İhvân-ı Safâ’ya ait Resâʾil’de duyu hadisesinin “fi’l-Hâs ve’l-mahsûs” (algılayana ve 

algılanan nesnelere dair) başlığını taşıyan özel bir bölümde incelendiği görülmektedir. İhvân, 

duyulur nesnelerin cismanî olduğunu ve duyulara konu olan şeylerin cismanî arazlardan ibaret 

bulunduğunu öncelikle belirtir. Ancak buna karşılık duyuları algılayan güçler ruhanîdir. 

Duyular ve duyu organları arasındaki ilişki onları özdeş sayacak kadar ileridir. Bunlarla 

ruhanî duyu güçleri duyum hadisesinin psikofizik karakterini yansıtırlar. İhvân-ı Safâ’nın 

getirdiği tarife göre duyu (his), doğrudan doğruya duyulur nesnenin uyarısıyla duyu 

organlarının mizacının değişmesidir. Duyum ise (ihsâs) duyu güçlerinin duyu organlarının 

mizacındaki nitelik değişikliğini algılamasından ibarettir. Bu duyum sürecini tamamlayan 

aşama, duyu gücünün beyne ilettiği değişikliği veya modern deyimle uyarıyı muhayyilenin 

fark edip algılamasıdır. Çünkü muhayyile bu değişikliği normal durumla karşılaştırma 

melekesine sahiptir. İşitme olayında, tıpkı su dalgaları gibi iç içe geçmiş küreler şeklinde 

yayılan ses dalgalarının farkında olan İhvân, görme olayında da gözün anatomik yapısının ne 

kadar önemli olduğunun bilincinde görünmektedir. Genel olarak duyum, dış ortamdaki 

değişikliğin duyu organını uyarması ve bu uyarının organın normal mizacında oluşturduğu 

değişikliğin muhayyile tarafından değerlendirilip ruh tarafından algılanması şeklinde 

kavranmaktadır. 

Fârâbî, el-Cemʿ beyne reʾyeyi’l-hakîmeyn’de Aristo’nun, zihinde bilgilerin ancak duyular 

yardımıyla oluştuğu şeklindeki görüşünü hatırlatarak nefsin akıl gücüne kendisinde 

tecrübelerin birikmesiyle ulaştığını, buna göre de aklın tecrübelerden başka bir şey olmadığını 

belirtmektedir. Fârâbî’ye göre ilke olarak aklın duyudan bağımsız ve kendine mahsus hiçbir 

fiili yoktur. Şu var ki duyu varlığı olduğu gibi algıladığı halde akıl, tek tek nesnelerin ötesinde 

bir bütün olarak zıtlarıyla birlikte ve olduğundan başka türlü şekillerde de düşünebilir veya 

tasarlayabilir. Ayrıca Fârâbî, varlığa ait kavramların teşekkülünde duyu gücünün aracı bir güç 

durumunda bulunduğunu, asıl soyutlama yapanın algı gücü olduğunu isabetle belirtir. İbn 

Sînâ’ya göre ise algı gücü dış ve iç olmak üzere ikiye ayrılır. Dış algı güçleri beş duyudur. İç 

algı güçleri ise ortak duyu (el-hissu’l-müşterek), tasavvur gücü (el-kuvvetu’l-musavvire / el-

hayâl), tahayyül gücü (el-kuvvetu’l-mütehayyile / müfekkire [mütefekkire]), vehim gücü (el-

kuvvetu’l-vehmiyye) ve hatırlama gücüdür (el-kuvvetü’z-zâkire / el-hâfıza). Duyu algısı 

sürecinde bu güçlerin ilk üçü doğrudan doğruya iş başındadır; daha sonraki güçlerse ilk 

üçünden faydalanan hayalî ve aklî algılara ilişkindir. Dolayısıyla duyu verileri topyekûn algı 

süreci içinde iç algı güçlerince değerlendirilmektedir.  

Görüldüğü gibi İbn Sînâ Fârâbî’nin görüşünü destekler ve onu daha da netleştirir. Böylece 

filozoflar zihinde duyu verilerini değerlendirecek beş ayrı merkezin bulunduğunu, tikel olan 

duyu verilerinin iç duyu ve algı güçleri tarafından değerlendirildikten sonra tümel bilgi haline 

geldiğini savunurlar. Fakat kelâmcılar, objektif gerçekliği bulunmadığı gerekçesiyle iç duyu 

ve algı güçlerinin varlığını kabul etmezler; onlar algılama olayının aracısız zihnî bir işlem 

olduğunu, yani zihnin duyu verilerini doğrudan doğruya algılayıp onları değerlendirdiğini 

söylerler. Kelâmcılar beş duyu, haber-i sâdık ve akıldan ibaret üç bilgi kaynağı kabul etmişler, 

ayrıca kesinlik bakımından yaptıkları bilgi tasnifinde beş duyu ile elde edilen bilgileri, 

“zarûriyyât” diye nitelendirdikleri altı bilgi çeşidinin ilki olarak göstermişlerdir. 

97

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Mutasavvıflara gelince, özellikle felsefenin etkisiyle bilgi problemine yeni bir boyut getirme 

amacından kaynaklanmış olacak ki onlar da beş dış duyuya karşılık, metafizik varlık alanında 

birer bilgi kaynağı olan akıl, kalp, ruh, sır ve hafî gibi terimlerle ifade edilen beş iç duyunun 

var olduğunu iddia ederlerse de kelâmcılar mutasavvıfların bu görüşlerini ilmî ve objektif bir 

ölçüsü bulunmadığı gerekçesiyle kabul etmemişlerdir. 

İslâm felsefesinde bilhassa İbn Sînâ’dan itibaren dış duyular, insan ve hayvandaki teşekkül 

sırasına göre şöyle tasnif edilmiştir: 

1. Dokunma duyusu (hâssetu’l-lems). Bir hayvan veya insanın var olmasını sağlayan 

duyuların ilkidir. Bir canlı diğer duyulardan mahrum kalsa da varlığını sürdürebilir, fakat 

dokunma duyusunu yitiren canlı yaşayamaz. Çünkü öteki duyuların fonksiyonunu kaybetmesi 

durumunda dokunma duyusu bir ölçüde onları telâfi ettiği halde diğer duyular dokunma 

duyusunun kaybını telâfi edemez. Başta İbn Sînâ olmak üzere İslâm düşünürleri, dokunma 

duyusunun diğerlerine göre hayatî bakımdan daha önemli olduğu üzerinde ehemmiyetle 

durmuşlardır. İlk ve Ortaçağ filozoflarının anlayışına göre dokunma duyusu deri ve sinirlere 

yayılmış vaziyette bulunur; dolayısıyla diğer duyulardan farklı olarak bunun özel bir organı 

yoktur. Duyum, sinirlerin, kendilerine temas eden ve kendi yoğunluklarından farklı 

yoğunlukta olan şeyleri algılaması, bu şeylerin farklı niteliğine uygun olarak değişikliğe 

uğraması ve etkilenmesi suretiyle gerçekleşir. Dokunma duyusu, duyulanlardaki farklı 

niteliklere göre dört veya daha çok duyudan meydana gelir. Bunlar soğukluk-sıcaklık, 

kuruluk-yaşlık, sertlik-yumuşaklık, kabalık-düzgünlük ve ağırlık-hafiflik gibi birbirine zıt 

özellikteki uyarıcıları algılayan ve vücudun değişik yerlerine dağılmış olan duyulardır. 

2. Tatma duyusu (hâssetu’z-zevk). Dilin üzerine yayılmış sinirlerde bulunduğu kabul 

edilen bu duyu ile yiyecek ve içeceklerin tadı ve lezzeti algılanır. Tatma olayının nasıl 

gerçekleştiği hususunda farklı açıklamalar yapılmıştır. Bazıları tatmanın, dildeki ıslak 

cevherle tadılan şeydeki ıslak cevherin birbirine karışması sonucu olduğunu ileri sürerler. 

Diğer bazıları da tatmanın, ağızdan dile doğru giden damarlar vasıtasıyla dildeki yumuşatma 

ve parçalama sonucunda gerçekleştiğini söylerler. İbn Sînâ ve Gazzâlî’nin de benimsediği 

ortak görüşe göre dile temas eden besinler, dilde bulunan tükürük salgısıyla karışarak 

parçalanır, sonuçta tat ortaya çıkar ve dil üzerindeki sinirlere ulaşır, sinirler de bu tadı algılar. 

Bu duyunun ceninde doğum anında ortaya çıktığı kabul edilmektedir. Abdulkāhir el-Bağdâdî, 

bir kısım insanların tatma duyusunu dokunma duyusu içinde yer alan bir duyu olarak kabul 

ettiklerini söyler. Ayrıca Nazzâm’ın da cinsî zevkin idrak edildiği bir başka duyunun varlığını 

kabul ettiğini naklederek bu görüşü tenkit eder. İbn Sînâ, dokunma duyusu ile tatma duyusu 

arasında bir yakınlık görmüştür. Zira bu duyu da dokunma gibi çoğunlukla dilin tadılan 

nesneye temas etmesiyle faaliyet gösterir. Ancak dokunmada dokunan (deri) ve dokunulan 

nesne arasında sertlik-yumuşaklık gibi bir nitelik birliği bulunduğu halde tat almada böyle bir 

birlik yoktur; bu sebeple idrak, tat almayı sağlayacak özel bir organ sayesinde gerçekleşir. 

3. Koklama duyusu (hâssetu’ş-şem). Bu duyu ile güzel ya da hoş olan ve olmayan çeşitli 

kokular algılanır. İslâmî kaynaklarda bu duyunun, beynin ön yüzünde yayılmış bulunan ve iki 

meme ucuna benzeyen bir çıkıntı içerisinde olduğu kabul edilir. Koku alma duyumunun nasıl 

gerçekleştiği hususunda değişik görüşler ileri sürülmüştür. Bazıları, organların başının 

beyinde bulunduğunu ve böylece onun nefes yoluyla kokuları kendisine cezbettiğini kabul 

ederler. Bazıları ise koklamanın, koklanan şeyin buharı sebebiyle nefesteki hava titreşimleri 

vasıtasıyla vuku bulduğunu ileri sürerler. İbn Sînâ’ya göre bu duyu, nefes yoluyla içeriye 

alınan hava vasıtasıyla kendisine iletilen kokuyu algılar. Bu koku, ya hava ile karışık olarak 

bulunan buharda veya kokulu cismin bir değişime uğrayarak etkilediği havada bulunur. 

Gazzâlî daha ziyade ikinci görüşü tercih etmiş görünmektedir. Çünkü ona göre hava, kokuyu 

koklanan şeyden duyuya taşımaz; ateş ve soğuk birbirine temas ettiklerinde nasıl bir 

değişiklik meydana geliyorsa aynı şekilde hava ile kokunun teması sonucunda da bir mahiyet 

değişikliği ortaya çıkar. Koklama duyusu hayvanlarda daha kuvvetlidir. 

98

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



4. İşitme duyusu (hâssetu’s-sem‘). Bu duyu ile bütün söz ve seslerin algılandığı kabul 

edilir. İşitme duyumunun mahiyeti konusunda da farklı görüşler mevcuttur. İbn Sînâ, bunu 

hava titreşimlerinin kulak boşluğunda meydana getirdiği hareketle açıklar. Gazzâlî de benzer 

bir görüşe sahiptir. Buna göre dışarıda şiddetli çarpma ve sıkışmalar sonucu oluşan basınçlı 

hava dalgası, kulak boşluğunda hareketsiz ve sıkışmış olarak duran havaya ulaşınca bu havayı 

kendisininkine benzer bir tarzda hareket ettirir. Kulak boşluğundaki havanın titreşmesi 

kulakta yayılmış olan sinirlere dokununca ses işitilmiş olur. Sesin, mahiyeti itibariyle bir tür 

cisim olduğunu ileri sürenler olmuştur. Bunlar, “her fâil ve mef‘ulün cisim olduğu” 

kaidesinden hareket ederler. Bu anlayış çerçevesinde ses kendisini duymamız, işitmemiz için 

faaliyette bulunur; mûsiki nağmeleri bizi harekete geçirir, mûsikisi olmayan sesler sıkıntı 

verir. Ses harekete geçer ve yumuşak dokulara çarpar, tıpkı duvara çarpan bir top gibi tekrar 

geriye döner. 

5. Görme duyusu (hâssetu’l-basar). Cisimlere ait renk, şekil ve miktar gibi nitelikleri 

algılayan bu duyu, güzellik ve çirkinlik gibi estetik değerleri de algılar. Kelâmcılar, görme 

duyusu ile bütün varlıkları algılamanın mümkün olduğunu kabul ederken bazı filozoflar, 

renkli cisimlerin görüntüleri dışında bir şeyin idrak olunmadığını, Mu‘tezile’den Ebû Hâşim 

görme duyusu ile sadece cisimler ve renklerin, Ebû Ali el-Cübbâî ise cisimler, renkler ve 

tabiattaki her türlü değişmenin idrak edildiğini ileri sürmüşlerdir. Ehl-i sünnet kelâmcılarının, 

görme duyusunun var olan her şeyi algılayabileceği şeklindeki görüşleri rü’yetullah 

hakkındaki düşüncelerinden kaynaklanmaktadır. Zira onlar âhirette Allah’ın gözle 

görülebileceğini savunmuşlardır. Görme duyumunun nasıl meydana geldiği konusunda 

değişik görüşler ortaya atılmıştır. Eflâtuncular’a göre gözden bir ışık huzmesi çıkmakta ve 

görülen şeylerin içine yayılmaktadır. El bedenin dışında olan bir şeye nasıl dokunuyorsa göz 

de aynı şekilde görülen şeye temas ederek onun görüntüsünü algılamaktadır. Aristocular ise 

tam tersi bir açıklama getirmiştir. Onlara göre görme olayı, ışınların gözden çıkıp görülen 

şeye teması ile değil görülen şeyin sûretinin saydam bir aracı vasıtasıyla göze iletilmesiyle 

gerçekleşir. Gazzâlî ise orta bir yol tutarak bir mütekabiliyet teorisi öne sürmüştür. Ona göre 

renkli nesnelerden göze bir şey ulaştığı gibi gözden de renkli nesnelere ışınlar ulaşmaktadır. 

Fakat ışın, yansıtma özelliği olan nesnedeki sûreti algılamak için yeni bir sûret meydana 

getirmektedir. Böylece görme hususi bir mütekabiliyet ve göz merceği vasıtasıyla meydana 

gelir. Göz merceğinde sûret hâsıl olunca o bunu gözün ortasındaki sinire ulaştırır. Bu sinirdeki 

ruh, durgun suya akseden şekil gibi latif bir cisimdir. Bu ruh aldığı sûreti beynin ön tarafında 

göze bitişik iki kanalın buluştuğu yere iletir. Burada ortak duyu vasıtasıyla iki sûret tek sûret 

hâlinde algılanır. Ancak konuyla ilgili asıl katkıların Gazzâlî öncesi dönemde İbn Sînâ 

tarafından yapıldığı belirtilmelidir. Anatomi konusunda büyük bir otorite oluşu, onun görme 

psikolojisinde önemli başarılar kaydetmesini sağlamıştır. Görme olayının fizyolojik optik 

açısından matematik temellendirilişi ise İbn Sînâ’nın çağdaşı olan İbnu’l-Heysem tarafından 

mükemmelleştirilmiştir. 

İşitme ve görme duyularından hangisinin daha önemli ve değerli olduğu meselesi 

tartışmalara konu olmuştur. Filozoflar, işitmenin görmeden önemli olduğunu, çünkü onunla 

karanlıkta ve aydınlıkta altı cihetten seslerin algılandığını, buna karşılık görme duyusu ile 

ancak karşı yönden ve güneş ışınları vasıtasıyla uyaranların algılanabildiğini belirtirler. 

Kelâmcıların çoğunluğu ise görme duyusunun işitme duyusuna üstünlüğünü kabul eder; 

çünkü işitme yoluyla sadece sesler ve sözler idrak edilir, görme duyusu ile cisimler, renkler ve 

bütün görüntüler algılanır. Fahreddin er-Râzî, Yûnus sûresinin 48. âyetini23 tefsir ederken İbn 

Kuteybe’nin bu âyete dayanarak işitme duyusunun görmeden daha üstün olduğunu kabul 

ettiğini nakleder. Râzî gerek bu görüşü gerekse aksini destekleyen delilleri ayrıntılı olarak 

zikreder. 

 
 .Yunus 10/48 وَيَقُولُونَ مَتٰى هٰذَا الْوَعْدُ اِنْ كُنْتُمْ صَادِق۪ينَ  23

99

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Belli şeyleri idrak eden bir duyu organının bunun dışında kalan şeyleri idrak edip 

etmemesinin imkânı da tartışılmıştır. Filozoflar ve Mu‘tezile bunun mümkün olamayacağını 

ileri sürerken Ehl-i sünnet kelâmcıları algılamayı câiz görerek bu cevazı şu görüşe 

dayandırırlar: Algı olayı duyuların tesiri olmaksızın sırf Allah’ın yaratmasıyla gerçekleşir; 

böyle olunca teorik olarak bir duyu organının başka bir duyu organına ait duyumu sağlaması, 

meselâ gözün faaliyeti neticesinde seslerin işitilmesi gibi bir durumun yaratılması imkânsız 

değildir. Fakat fiilî olarak bunun mümkün olmayacağı hususunda görüş birliği vardır. 

İç algı güçlerinden ortak duyunun fonksiyonları, duyu algısının gerçekleşmesinde çok 

önemli bir rol oynar. Aristo’nun özel ve ayrı bir duyu değil de dış duyuların ortak tabiatı 

olarak tanımladığı bu güç, İbn Sînâ’nın kaleminde ayrıntılarıyla şekillenen felsefî İslâm 

psikolojisinde, beş duyunun ötesinde onlardan ayrı ve hatta onların ilkesi olan bir iç duyu 

olarak tanımlanmıştır. Bu duyu, beynin ön bölümünde yer alan özel bir organa sahiptir. İbn 

Sînâ’ya göre ortak duyu beş duyunun yöneticisi olup bunların ortak algı merkezidir. Duyu 

verileri orada toplanır, orada birleşir ve oradan ayrılarak dış duyu algısını yönlendirir. Ortak 

duyu, aynı zamanda duyu formlarını olduğu gibi saklayıp depolayan tasavvur gücü ile bu 

formları alıp işleyerek hayal formlarına dönüştüren mütehayyile gücünün işe karışmasıyla 

çağrışım, algı yanılması, halüsinasyon, rüya gibi beş duyuyu aşan iç yaşantıların 

duyumlandığı güçtür. Ortak duyunun, hem duyu hem de hayal formlarının algılanmasına 

yönelik bu ekran özelliği sebebiyle İbn Sînâ bu gücü, Aristo’nun “hayal, tahayyül gücü” 

anlamında kullandığı “bantasya” (phantasia) olarak da adlandırmıştır. 

Kur’ân-ı Kerîm’de, âhiret hayatı ile ilgili olarak sıkça zikredilen cennet nimetleriyle 

cehennem azabı özellikle duyulara hitap etmektedir.24 Ehl-i sünnet’in, âhiretteki yeniden 

dirilmenin ruh-beden bütünlüğü içinde gerçekleşeceği görüşü esas alındığında maddî ve 

ruhanî lezzet ve elemlerin her ikisinin de yaşanması gerekecektir. Bu durumda, dünyada 

insanın sahip olduğu duyuların âhirette de varlıklarını devam ettireceği sonucuna 

ulaşılmaktadır.25  

 

*6- VAHİY (الوحي) 

Allah’ın dilediği emir, hüküm ve bilgileri peygamberine bildirmesi anlamında terimdir. 

Sözlükte “hızlı bir şekilde ve gizlice söylemek, işaret etmek, ilham etmek” anlamındaki vahiy 

(vahy) terim olarak “Allah’ın bir emri, bir hükmü veya bilgiyi peygamberine gizli olarak 

bildirmesi” demektir. Vahiy kavramı Kur’ân-ı Kerîm’de yetmişi aşkın yerde fiil kalıplarıyla, 

altı yerde de “vahy” şeklinde geçer ve bu âyetlerin çoğunda Allah’a, bunun dışında şeytana ve 

yardımcılarına nispet edilir. Allah’a izâfe edilen vahyetme fiili peygamberler yanında Hz. 

Mûsâ’nın annesinde olduğu gibi insanlara, meleklere, arılara, yer küresine ve göklere 

yöneliktir. Şeytanlara atfedilen vahiy sözlük anlamındadır ve şeytanın kendi dostları olan 

insanlara ve cinlere, peygamberlerle müminlere düşmanlık etmeleri için gizlice telkinde 

bulunmasını ifade eder. Bazı âyetlerde peygamberlere indirilen vahyin “ruh” diye anılmasının 

sebebi vahyin insanları, mecazi mânada ölüm demek olan bilgisizlik ve imansızlıktan kurtarıp 

onların gerçeği bulmasına yardım etmesi hikmetine bağlıdır.26 Özellikle Kur’an vahyine, 

insanın dünya hayatının kaynağını teşkil eden unsura benzetilerek mecazi anlamda ruh 

denilmiştir. Vahiy meleği Cebrâil için “er-rûhu’l-emîn” isminin kullanılmasını mânevî hayatla 

ilgili vahiy getirmesiyle açıklamak mümkündür. Hz. Îsâ’nın ruh şeklinde nitelendirilmesi de 

aynı sebeple izah edilebilir.27 

Kur’an’da Allah’ın insanlara emirlerini tebliğ etme vasıtaları vahyetme, perde arkasından 

hitap etme ve elçi gönderip sözlerini bildirme şeklinde üçe ayrılır. 1. Vahiy yoluyla konuşma, 

 
24 Bkz. Bakara 2/25; A‘râf 7/50; İbrâhîm 14/16-17; Kehf 18/31; Hac 22/19-22; Yâsîn 36/55-57. 
25 Hayati Hökelekli, "Duyu", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1994), 10/8-12. 
26 En‘âm 6/112, 121; Nahl 16/2; Mü’min 40/15. 
27 Şûrâ 42/52. 

100

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



bir elçi bulunmadan peygamberin kalbine gizli bir işaretle ilâhî kelâmın bırakılıp 

öğretilmesiyle gerçekleşir. Bu tür vahiyde peygamber ilâhî kelâmı uyanıkken ruhî bir tecrübe 

yaşayarak alır. Allah’ın bu tarzdaki tebliği peygamberlere has olmayıp dilediği insanın 

kalbine ilham vermesini ve sâlih kullarına sâdık rüya göstermesini de kapsar. 2. Perde 

arkasından konuşmanın bazı nesnelerde veya insandaki duyma merkezinde söz yaratıp 

işittirme yoluyla gerçekleşeceği düşünülmüştür. Allah’ın Hz. Mûsâ ile konuşmasının bu 

şekilde vuku bulduğu kabul edilir. 3. Elçi gönderip tebliğde bulunma yoluyla konuşmada ise 

Allah melek vasıtasıyla peygamberlerine dilediğini bildirir. Bu tür vahiy aynı zamanda 

Allah’ın bütün insanlara yönelik hitabı sayılır.28 

Kur’ân-ı Kerîm’de bildirildiğine göre Allah Teâlâ’nın peygamberlere vahyetmesi ilk insan 

Hz. Âdem’le başlamıştır. Âdem’in ardından Nûh’a ve sonraki peygamberlere, nihayet Hz. 

Muhammed’e vahyetmiş ve onu bütün insanlara son peygamber olarak göndermiştir. 

Kur’an’da geçmiş peygamberlere indirilen vahiy konusunda herhangi bir açıklama yer 

almazken Hz. Muhammed’e gelen vahye dair bazı bilgiler verilmiştir. Buna göre Allah 

katında “korunmuş bir kitap”tan vahyedilen Kur’an’ın aslı levh-i mahfûzdadır. Kur’an Kadir 

gecesinde nâzil olmuştur. Allah katında değerli, itibarlı, güçlü, saygın ve güvenilir bir elçi 

olan Cebrâil’in tebliğ ettiği kelâmdır.29 Önceki peygamberlerden farklı şekilde Cebrâil, 

Kur’an âyetlerini Resûlullah’a bir defada değil zihnine ve kalbine yerleşmesi için parça parça 

apaçık bir şekilde okuyup tebliğ etmiştir. Bunun yanında âyetler Cebrâil tarafından Resûl-i 

Ekrem’e okunduğu sırada o, gelen vahyi tamamen kavrayıp bir daha unutmamak için acele ile 

tekrara başlamış, bunun üzerine Cebrâil’in okuması bitmeden kendisinin okumaya 

başlamaması hususunda uyarılmış ve Kur’an’ın Allah tarafından onun hâfızasına 

yerleştirileceği bildirilmiştir.30 Kur’ân-ı Kerîm’in bu özel durumu vahiy ürünü diğer ilâhî 

metinlerin hiçbirine nasip olmamıştır. Ayrıca ramazan aylarında Cebrâil o zamana kadar inen 

âyetleri Resûlullah’a okur, o da bunları Cebrâil’e tekrarlardı. Bütün insanlara, geçmiş 

peygamberlere indirilen vahiyleri doğrulayan son vahye inanıp bağlanmaları emredilmiştir. 

Kur’an’da peygamberlerin Allah’tan vahiy aldığına dair delillere de temas edilmiştir. Çeşitli 

dönemlerde yaşayan peygamberlere indirilen vahiylerin birbirini doğrulaması, bunların 

insanlarca bilinmesi imkânsız gayba dair bilgiler vermesi, bireylerin ve toplumların hidayet 

yolunda ilerlemesini sağlaması, âyetlerin benzerlerinin insanlarca ortaya konulamaması, 

peygamberlerin yalnızca Allah’ın yaratmasıyla gerçekleşen mûcizeler göstermesi, vahyi inkâr 

edenlerin helâk edilmesinin ardından onlardan bazı işaretlerin kalması bu deliller arasında 

zikredilir. Açık delillere rağmen vahyin Allah tarafından gönderildiğini inkâr edenler ve onu 

alaya alanlar kâfir olarak nitelendirilmiş ve cehenneme atılacakları bildirilmiştir.31 

Kur’ân-ı Kerîm’de peygamberler dışında bazı insanlara da vahiy gönderildiği belirtilir. 

Bunlardan biri Hz. Mûsâ’nın annesidir. Müfessirlerin çoğunluğu Cenâb-ı Hakk’ın Mûsâ’nın 

annesine indirdiği vahye ilham anlamı vermekle birlikte bu vahyin Hz. Îsâ’nın annesi 

Meryem’e olduğu gibi Cebrâil vasıtasıyla gönderilebileceğini düşünenler de vardır. Çünkü 

Allah’ın melek aracılığıyla kelâmını tebliğ ettiği insanın mutlaka peygamber olması şart 

değildir.32 Cenâb-ı Hak Hz. Îsâ’nın havârilerine de vahiy indirmiş ve onlardan kendisine ve 

peygamberine iman etmelerini vahyetmiş, onlar da iman ettiklerini söylemiştir. Havârilere 

gelen bu vahyi, Cenâb-ı Hakk’ın kalplerine murat ettiği mânaları koyması şeklinde 

yorumlayan ve bunu ilhamla özdeşleştiren âlimler de vardır. Kādî Beyzâvî ise bu tür vahyi 

 
28 Şûrâ 42/51. 
29 Nisâ 4/163; Ahzâb 33/40; Zuhruf 43/4; Vâkıa 56/77-78; Burûc 85/22; Duhân 44/3; Kadr 97/1-3; Tekvîr 81/19-

23. 
30 Furkān 25/32; Kıyâme 75/16-19. 
31 Bakara 2/136-137; Âl-i İmrân 3/44, 81, 84-85; En‘âm 6/92; Fâtır 35/31; Hûd 11/13-14; İsrâ 17/89-90; Kasas 

28/49-50; İsrâ 17/101-102; Neml 27/12; Ankebût 29/14-15, 33-35; Kamer 54/12-15; Nisâ 4/140; Müddessir 

74/24-26. 
32 Kasas 28/7. 

101

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Allah’ın Hz. Îsâ vasıtasıyla onlara iman etmeyi emretmesi şeklinde yorumlar.33 Kur’an’da 

meleklere vahyedilmesinden de söz edilir. Nitekim bir âyette Cenâb-ı Hakk’ın meleklere 

müminlere savaşma azmi telkin etmelerini vahyettiği belirtilir. Bu vahiy levh-i mahfûzdaki 

yazıların meleklerce okunması tarzında da yorumlanmıştır. Arıya, yer küresine ve göklere 

olan vahiylere ise “ilham ve emir” anlamı verilmiştir.34 Hadis kitaplarında vahiy konusuyla 

ilgili çok sayıda rivayet yer almıştır. Hadislerde, vahye dair Kur’an’daki beyanlara paralel 

açıklamaların yanı sıra özellikle Resûlullah’ın Kur’an dışı vahiyleri de yer almaktadır. Bu 

arada siyer kitaplarında Hz. Peygamber’e vahyin nüzûlü sırasında kendisinde bazı özel 

hallerin görüldüğü gibi meselelere temas edilir. 

İslâm âlimleri vahyin aklen mümkün ve gerekli olduğu hususunda görüş birliği içindedir. 

Zira Allah’tan vahiy aldıklarını söyleyen peygamberler iddialarını kanıtlamak için sadece 

O’nun yaratmasıyla gerçekleşebilen mûcizeler göstermiştir. Bunun yanında aklî deliller de 

ileri sürülmüştür. Vahiy ürünü bilgilerin insan ve evren için gönülleri ve zihinleri tatmin eden 

bir yorum içermesi, düzenli ve temiz bir yaşayışı amaçlayan hidayet verici nitelikler taşıması, 

vahiyden yoksun olan toplumların insanları bunalımdan kurtaracak bir sistem ortaya 

koymaktan âciz kalması bu bilgilerin bir temele dayandığına işaret etmektedir. Farklı 

kabiliyetlere sahip insanlar arasından bir topluluğun diğerlerinin idrak edemediği gayb 

âlemiyle irtibat kurması aklen mümkündür, bu durum tarihin şahitliğiyle de sabittir. Âlimlerin 

çoğunluğu vahyin sadece peygamberlere verildiğini, diğer insanlarla ilgili vahyin ilham 

mânasında olduğunu kabul eder. Ancak velîlere de vahiy geldiğini savunan âlimler de vardır. 

Vahiy türleri naslardan hareketle şöyle sıralanmıştır: 1. Sâdık rüya. Allah’ın doğrudan veya 

melek vasıtasıyla rüyada peygamberlere ve sâlih insanlara bildirdiği vahiy, 2. Allah’ın perde 

arkasından peygamberlere hitap yoluyla indirdiği vahiy. Bu tür vahiyler kalp ile değil kulakla 

algılanır. Tûr dağında Hz. Mûsâ’nın yanı sıra mi‘racda Hz. Muhammed’e de bu tür vahiy 

gelmiştir. 3. Allah’ın peygamberlerin kalbine ilkā ettiği vahiy. Kutsî hadisler bu tür 

vahiylerdendir. Resûlullah’ın kalbine sözsüz telkin edilen mânalar ise diğer hadisleri teşkil 

eder. 4. Cebrâil’in aslî sûretinde Peygamber’e görünerek tebliğ ettiği vahiy. Hz. Muhammed’e 

Hira dağında ve mi‘rac esnasında me’vâ cenneti yanındaki sidretü’l-müntehâda iken gelen 

vahiy bu türdendir. 5. Cebrâil’in kendisi görünmeden Resûl-i Ekrem’e tebliğ ettiği vahiy. Bu 

tür vahiy Resûlullah’a çan sesine veya arı vızıltısına benzer sesler aracılığıyla gelmiştir. 6. 

Cebrâil’in insan şekline girerek tebliğ ettiği vahiy. Cebrâil ashaptan Dihye b. Halîfe el-Kelbî 

sûretinde Hz. Peygamber’in yanına gelerek ona vahiy tebliğ etmiştir. Bu tür vahiylere açık 

(zâhir/celî) vahiy denir. Ayrıca âlimlerin yaptığı ictihadlar da ilham mânasında bir tür vahiy 

kabul edilmiş ve buna gizli (bâtın/hafî) vahiy denilmiştir. 

Vahyin peygamberler tarafından insanlara tebliğ edilmesinin gerekliliği âlimler arasında 

tartışma konusu olmuştur. Kelâmcılar özellikle Resûl-i Ekrem’e tebliğ edilen vahyin bütün 

insanları kapsadığını, belli bir kişiye veya zümreye tahsis edilen vahyin bulunmadığını kabul 

eder. Ancak aşırı Şiîler, Hz. Ali ve Ehl-i beyt hakkında Resûlullah aracılığıyla özel vahyin 

geldiğini iddia etmiş, daha sonra Sûfiyye’ye mensup bazı âlimler de Ebû Hüreyre’den 

nakledilen bir rivayete dayanarak Hz. Peygamber’den biri açıklanması, diğeri gizlenmesi 

gereken iki tür vahiy öğrenildiğini ileri sürmüştür. Ancak Ebû Hüreyre’den nakledilen, “Eğer 

Peygamber’den öğrendiğim bazı bilgileri açıklasaydım boynum vurulurdu” şeklindeki 

rivayetin bu görüşe ilişkin delil kabul edilmesi isabetsiz bulunmuştur. Çünkü Ebû Hüreyre’nin 

açıklayamayacağını söylediği bilgiler, dinde fitne ve fesadın ortaya çıkacağı daha sonraki 

dönemlerde gerçekleşecek zalimane uygulamalara işaret etmektedir, bunların ise Sûfiyye’nin 

savunduğu ilm-i bâtınla bir ilgisi yoktur. 

Vahyin Niteliği. Âlimler bu konuda farklı görüşler ileri sürmüştür. 1. Vahiy Allah’a ait 

kelâmdır, ilâhî zâtta mevcut mânaların lafza dökülmüş şeklidir ve Cebrâil vasıtasıyla 

 
33 Mâide 5/111. 
34 Enfâl 8/12; Nahl 16/68; Fussılet 41/11-12; Zilzâl 99/1-5. 

102

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



peygamberlere indirilmiştir. Peygamberin ruhuyla irtibat kurup ona Allah’tan aldığı lafızları 

öğreten Cebrâil vahyi doğrudan Allah’tan alabileceği gibi levh-i mahfûzdan da alabilir. Asıl 

ilâhî kelâm Allah’ın zâtındaki mânalardır, harf ve seslerden meydana gelen lafza mecazen 

kelâm denilmiştir. Bazı filozoflarca öne sürülen iddianın aksine vahiy peygamberlerin 

ruhunda bulunan beşerî bilgiler değildir. Zira peygamberler, zihin harici bir varlığı olduğunu 

gördükleri Cebrâil’in iradeleri dışında kendileriyle irtibat kurduğunu ve bu şekilde zaruri 

bilgilere sahip kılındıklarını söylemişlerdir. Cebrâil vahyin öznesi değil sadece ileticisidir. 

Onun ilâhî vahyi peygamberin kalbine bırakmasının mahiyetini bilmek mümkün değilse de bu 

durum yazının bir yüzeye yazılmasına benzetilebilir. Peygamberler vahyi beşer üstü bir 

nitelikle değil beşerî yapılarıyla algılar. İslâm âlimlerinin çoğunluğu bu görüştedir. 

Peygamberlerin melek konumuna çıkarılmak suretiyle Cebrâil’den vahiy aldığını söyleyen 

İbn Haldûn ve Şehâbeddin Mahmûd el-Âlûsî gibi âlimler de vardır. 

2. Vahiy, soyut bir cevher olan insandaki nefs-i nâtıkanın faal akılla mânevî ilişki (ittisâl) 

kurmasıdır. Bu ilişkinin ardından bir aynadaki görüntülerin diğer aynaya yansıması gibi 

peygamberin ruhuna olayların sûretleri yansır. Peygamberler faal akılla irtibat kurarak akıl 

yürütmekle üretilemeyen bilgilere ulaşırlar. Ruhlarında maddeyi etkileme gücü 

bulunduğundan mûcize gösterebilir, melekleri görebilir, sözlerini duyabilir ve bunları 

lafızlara dökerler. Ancak peygamberlerin meleği görmeleri ve sesini duymaları tamamen 

psikolojik olup duyularla ilişkili değildir. Vahiy, peygamberlerin muhayyile gücüyle ortaya 

koydukları sembolik temsillerden meydana gelir. İbn Sînâ bu fikirdedir. Molla Sadrâ da 

peygamberlerin, meleği zihinsel formda ve tasavvurî şekilde görmek suretiyle ondan bilgi 

aldıklarını söyler. İbn Haldûn, peygamberlerin neredeyse meleklerle aynı tür varlık haline 

gelmesini sağlayan ruhî bir kabiliyete sahip olduklarını ve bu sayede onlarla irtibat 

kurduklarını belirterek vahyi “melekten alınmış bilgi” şeklinde açıklar ve bazı yönlerden İbn 

Sînâ’nın görüşüne yaklaşır. Modern dönemde Muhammed Abduh ile Reşîd Rızâ da İbn 

Haldûn’a yakın görüşleri benimsemiş Fazlurrahman ise İslâm filozofları ile kelâmcıların 

vahiy telakkisini uzlaştırmayı amaçlayan bir anlayışı kabul etmiştir. Ona göre Cebrâil’le 

ilişkilendirilen ruh peygamberin zihninde (kalbinde) gelişen ve faal konuma yükselen bir 

melekedir. Bu ruh fiziksel değil zihinseldir, ondan işittiği sesler de yalnızca mânalardan ibaret 

olup bunları lafza döken peygamberlerdir. Vahyin peygamberin iç dünyasında belirmesi kendi 

isteği dışında gerçekleşir. Meleğin, vahiyleri peygamberin bilinç altına koyup oradan bilinç 

üstüne çıkarması mümkündür. 

3. İnsan, bedenin baskısından kurtularak nefsini günah kirlerinden temizleyip rabbine 

yönelince ruhunda Allah’ın hükümranlığına ilişkin bir nur ortaya çıkar. Bu mârifet nuru 

cevher haline gelip kutsal ruh vasfını kazanır. Bu nur sayesinde kişide evrenin sırları tecelli 

eder ve Allah’tan ona bilgiler gelir. Nurun etkisi arttıkça insan meleği görür ve ondan ilâhî 

sözler alır. Velîler meleği görmeden, peygamberler onu görerek bilgi alırlar. Vahiy 

peygamberlere yazılı metinler halinde de gelebilir. Nitekim Hz. Mûsâ’ya yazılı kitap (elvâh) 

indirilmiş, velîlerden Ahmed b. Hanbel’e, öğrencilerinden Bakī b. Mahled’e, Muhyiddin 

İbnü’l-Arabî’nin bazı öğrencilerine yazılı vahiy gelmiştir. Fakat velîlere gelen vahiy ilham 

kaynaklı bir vahiy olup dinî hükme dayanak teşkil etmez. Sûfiyye’ye bağlı âlimler bu 

görüştedir. Burada Sûfiyye mensuplarıyla İslâm filozoflarının vahiy anlayışları arasında 

benzerliğin bulunduğu görülmektedir. Şu farkla ki İslâm filozoflarına göre yüce âlem soyut 

akıllar ve nefislerden oluşmakta ve dokuzuncu feleğin aklı Cebrâil’e tekabül etmektedir; 

insandaki ruh onunla ilişki kurabilecek kabiliyette olup vahiy bu ilişkinin ürünüdür. Sûfiyye 

mensuplarına göre ise vahiy yüce âlemden insan ruhuna akan bilgilerdir. 

Literatürde yer alan tartışmalı konulardan biri de Kur’an dışındaki vahiy meselesidir 

(vahy-i gayr-i metluv). Başta Sünnîler olmak üzere âlimlerin büyük çoğunluğuna göre Hz. 

Peygamber’e Kur’an dışında da vahiy gelmiştir. İmam Mâturîdî, Resûlullah’a tebliğ edilen 

vahyi üç gruba ayırır. 1. Kur’an vahyi. Resûl-i Ekrem’e gelen vahiyden öncelikle bu vahiy 

103

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



anlaşılır. 2. Beyan vahyi. Hz. Peygamber’e Cebrâil vasıtasıyla veya Allah’ın dilediği başka bir 

şekilde tebliğ edilip Kur’an’daki helâl ve haramları açıklayan vahiydir. 3. İlham ve ifham 

vahyi. İnsanlar hakkında Allah’ın bildirdiği şekilde hüküm vermenin gerekliliğinden söz eden 

âyetin işaret ettiği vahiydir. Resûlullah’ın dinî konularda yaptığı açıklamalara ilişkin olarak 

Allah’tan gelen ve doğruyu hissettiren ilhamlardan meydana gelir.35 Hz. Peygamber’e Kur’an 

dışında vahyin geldiğini gösteren delillerden biri de Kur’an’ın yanı sıra hikmetin de 

indirildiğini ve kendisine daha önce bilmediği şeylerin öğretildiğini açıklayan âyetlerdir.36 

Sünnete sımsıkı sarılmayı emreden hadisler de bu konudaki delillerden sayılır. Buna göre 

hikmet sünnete tekabül eder. Ayrıca bazı ibadetlerin ayrıntıları da sünnetle sabittir. Meselâ 

Kur’an’da kıblenin Mescid-i Harâm’a çevrildiği bildirilmekteyse de bundan önceki kıblenin 

Mescid-i Aksâ olduğuna dair açıklama yer almaz. Resûl-i Ekrem’e Kur’an dışında vahiy 

indirilmesi, onun dünyevî konularda vahiyden bağımsız şekilde ictihad yapmadığı ve beşerî 

söz söylemediği anlamına gelmez. Resûlullah’ın dünya hayatını ilgilendiren hususlarda 

ictihad yaptığı, savaşa katılmak istemeyen münafıklara izin vermesinin isabetli görülmediğini 

beyan eden âyetlerden de anlaşılmaktadır.37 

Hz. Peygamber’e Kur’an dışında vahyin gelmediğini ileri süren âlimler bazı hadislere ve 

Hz. Ali ile İbn Abbas’a atfedilen görüşlere dayanır. Buna göre Resûl-i Ekrem ashabına 

kendisinden sonra, ona bağlı kaldıkları sürece asla sapıklığa düşmeyecekleri bir emaneti, 

Allah’ın kitabını bıraktığını belirtmiş, Hz. Ali ve İbn Abbas da ellerinde Kur’an’dan başka bir 

vahiy ürününün bulunmadığını söylemiştir. Bunun yanında kaynaklarda Resûlullah’ın gaybı 

bilmediğine ilişkin pek çok rivayet mevcuttur. Çağdaş hadisçilerden Mehmed Said Hatiboğlu 

bu görüştedir. Ancak bunun isabetli bir görüş olduğunu söylemek mümkün değildir. Çünkü 

Kur’ân-ı Kerîm’de Peygamber’in bütün müslümanlar için güzel bir örnek teşkil ettiği 

bildirilmiş, ona itaat Allah’ın rızasına ve bağışlamasına kavuşmanın şartı olarak zikredilmiş, 

ayrıca kendisine Kur’an’ı açıklayıp öğretme görevi verilmiştir. Resûlullah güzel örnek olma, 

hidayete erdirme ve ilâhî vahyi beyan etme görevlerini yine vahiy ürünü olan sünnet 

çerçevesinde yerine getirmiştir.38 

Sonuç olarak vahyin mahiyetinin kavranması ve gerçekleşme şeklinin bilinmesi insan için 

mümkün değildir. Ancak Resûl-i Ekrem’in sâdık rüyaları vahye benzetmesinden hareketle 

onu bir tür ruhî-mânevî idrak şeklinde kabul etmek mümkündür. Nitekim Gazzâlî ve İbn 

Haldûn gibi düşünürler, insanlara ulvî âlemdeki vâkıaların teyit ettiği sâdık rüyalar 

aracılığıyla bazı bilgilerin geldiğini ve bunların ulvî âlemin varlığına açık kanıtlar teşkil 

ettiğini söyler. İnsanların elinde bulunan kutsal metinler de vahiy olgusunun somut 

delilleridir. Dinî açıdan vahyin imkânı ise açıktır ve dinî bilgilere göre vahiy meleği Cebrâil, 

Allah’ın yarattığı ruhanî bir varlıktır. Bundan dolayı adı Rûhulkudüs ve Rûhulemîn’dir. 

İnsandaki ruh da kendisine Cebrâil vasıtasıyla üflenmiştir. Dolayısıyla Kur’an’da “Allah’ın 

ruhu” diye nitelendirilen Cebrâil’in39 Allah’ın emriyle insana üflenen ruhla ilişki kurması 

mümkündür. Önceki ilâhî kitaplar tahrife uğrayıp asıl şekillerini kaybederken Kur’ân-ı Kerîm 

aslî şekliyle kalmıştır. Çünkü Kur’an, Hz. Peygamber daha hayatta iken yazılı metin haline 

getirilmiş, ezberlenip okunmuş ve aynı yöntemlerle günümüze kadar gelmiştir. Öte yandan 

Kur’an, önceki ilâhî kitapların esasları yanında insanlığın yeni ihtiyaçlarını karşılayacak bilgi 

ve hükümler de içerdiğinden eski kutsal kitaplara olan ihtiyacı ortadan kaldırmıştır.40 

Diğer Dinlerde. Genel anlamda Tanrı’nın insanlarla bağlantıya geçmesini ifade eden 

vahiy, Tanrı veya ilâhlık kavramlarına sahip hemen her dinde başlangıç noktasını ve temel 

 
35 Nisâ 4/105. 
36 Bkz. Nisâ 4/113. 
37 Tevbe 9/43; Bakara 2/144, 149; Buhârî, “Bedʾü’l-halk”, 6; Müslim, “Mesâcid”, 166. 
38 Ahzâb 33/21; Âl-i İmrân 3/31-32; Nahl 16/44, 64; Şûrâ 42/52. 
39 Meryem 19/17. 
40 Yusuf Şevki Yavuz, "Vahiy", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2012), 42/440-443. 

104

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



doktrinlerin kaynağını oluşturmaktadır. Kabile dinlerinde vahiy, kabilelerin veya bireylerin 

ruhlar âlemiyle irtibat kurması esasına dayanmaktadır. Bu şekliyle vahyin konusu tabiatüstü 

güç ve bu gücün kullanılmasını sağlayan bilgidir. Bu mânada Şamanizm’in ve kehanet 

uygulamalarının vahyin ilk örnekleri arasında yer aldığı kabul edilmektedir. Peygamber 

geleneğine dayanan Sâmî monoteist dinler başta olmak üzere teist inanç sistemlerinde vahiy 

Tanrı’nın insanlarla şifahî veya ilhamî iletişimi biçiminde algılanmış, bu anlayışın sonucu 

olarak kutsal kitapların da vahyin lafzen veya mânevî anlamda birer kaydı olduklarına 

inanılmıştır. Vahiy kavramı Sâmî monoteist dinlerin yanı sıra Hinduizm ve Zerdüştîlik’te öne 

çıkmıştır. Hint geleneğinde meditasyon, ahlâkî davranış ve nefsi kontrol yoluyla mutlak 

varlığın bilgisine ulaşılabileceğine inanılmakla birlikte Hindu inanç sistemlerinde vahiy 

kavramı da yer almakta ve bazı Hindu ekollerinde (Advayta Vedanta) vahye dayanan kutsal 

metnin yardımı olmadan hakikatin bilgisine gerçek anlamda ulaşılamayacağı kabul 

edilmektedir. Sanskritçede vahiy karşılığında kullanılan “şruti” (duyulan / duyularak algılanan 

şey) kelimesi eskiden yaşamış azizlere aktarılan gerçekleri belirtmektedir. Şruti kapsamına 

giren kutsal kitaplar (Vedalar, Brahmanalar, Aranyakalar ve Upanişadlar) yorumlanabilir 

ancak asla sorgulanamaz. Vedalarda birçok azizden bahsedilmekte ve bunların aldığı vahyin 

kaynağı olarak pek çok tanrı gösterilmektedir. Vedaların yorumu mahiyetindeki 

Upanişadlarda vahyin kaynağının Brahman olduğu belirtilmektedir. Vedalar bazı Hindu 

grupları için zamansız ezelî vahye, diğer bazıları için tanrı kaynaklı vahye karşılık 

gelmektedir. Peygamber inancına sahip Zerdüştîlik’te Sâmî monoteist vahiy anlayışına yakın 

bir vahiyden bahsetmek mümkündür. Zerdüşt inancına göre bu dinin kurucu peygamberi olan 

Zerdüşt, hakikat bilgisine ulaşmak arzusuyla uzlete çekildiği sırada bir melek kendisine 

görünerek onu mi‘raca çıkarmış, burada tanrı Ahura Mazda ile görüşüp ondan yaratılışın 

hakikatini ve yeni dinin hükümlerini içeren bilgiler almıştır. Gelenekte Zerdüşt’ün ilham ve 

müşahede yoluyla iki şekilde vahiy aldığı belirtilmektedir. Zerdüştîler’in kutsal kitabı 

Avesta’nın “Vesna” bölümünde Zerdüşt’ün düşüncesinin, sözlerinin ve yaptığı işlerin 

baştanbaşa ilham eseri olduğu kaydedilmektedir. 

Yahudilik. Bu dinde vahiy gizli ve bilinmeyen Tanrı’nın kendisini insanlara 

açması/göstermesi veya bildirmesi şeklinde anlaşılmıştır. Yahudi kutsal kitabı Tanah’ta (Eski 

Ahid) Tanrı’nın kendisini izhar etmesinin muhtelif şekillerinden (vasıtasız konuşma, teofani, 

müşahede, rüya vb.) bahsedilmektedir. Tanrı, Hz. Mûsâ ile Sînâ’da sadece Mûsâ’ya ait bir 

vahiy şekli olarak yüz yüze (aracısız) konuşmuştur. Buna karşılık vahiy çoğu zaman Tanrı’nın 

“teofani” (insana görünmesi) şeklinde gerçekleşmiştir. Tanah’ta iki çeşit teofaniden 

bahsedilmektedir. İlkinde Hz. Mûsâ ve Hârûn ile İsrâiloğulları’ndan seçilmiş yetmiş yaşlı 

kimse Tanrı’yı “insan formu”nda görmüştür; Hz. Ya‘kūb’un, İbrâhim’in ve İşaya’nın gördüğü 

teofanileri de bu gruba dahil etmek mümkündür. İkincisinde ilâhî tecellî, İsrâiloğulları’nın 

çölde dolaştıkları sürece devam ettiği üzere ateş veya bulut sütunu şeklinde gerçekleşmiştir. 

Vahyin bir diğer biçimi müşahede ya da vizyondur. Müşahede sırasında genellikle vahyin 

muhtevasının anlaşılmasına yardımcı olacak şekilde değişik nesneler de görülmüştür.41 

Meselâ peygamber Amos müşahedesinde bir sepet yaz meyvesi görmüş ve “yaz” (kayits) 

kelimesiyle “son” (kets) kelimesi arasında bağlantı kurmuş; bu şekilde kendisine İsrâil’in 

sonunun geldiği bildirilmiştir. Teofani ya da müşahede sırasında, görünen şeylerin anlamını 

açıklayan sözler de vahyedilmiştir. Vahyin bir başka şekli rüyadır.42 Tanah’ta rüyalarında 

Tanrı ile konuştuğu ya da ilâhî mesaj aldığı ifade edilen kişiler (Ya‘kūb, Laban, Abimelek, 

Yûsuf, Süleyman, Daniel vb.) çoğu zaman peygamber diye nitelendirilmeseler de gördükleri 

rüya ve bu rüyayla ilgili Tanrı’dan aldıkları açıklamalar vahiy kapsamında görülmüştür. 

 
41 Çıkış, 24/9-11, 33/11, 13/21-22; Sayılar, 12/6-8; Tesniye, 31/15, 34/10; Tekvîn, 18/1-15; 32/25-30; İşaya, 6/1-

3; Nehemya, 9/12-13; Yeremya, 1/11-13. 
42 Amos, 8/1-14; I. Samuel, 3/1-21; İşaya, 6/8-13; Yeremya, 1/14-19; Hezekiel, 2/1-10; Tekvîn, 20/3-7; 28/10-

17; 31/10-16, 24; 37/5-10; I. Krallar, 3/5-15; Daniel, 7/1-28. 

105

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Tanrı’nın meleği, ruhu ve eli de vahye aracılık eden unsurlardan kabul edilmiştir. Tanrı 

insanlarla her zaman doğrudan konuşmamış, O’nun yerine Tanrı’nın meleği ilâhî mesajı 

iletmiş ya da Tanrı’nın ruhu peygamberlerin içine dolmuş veya eli bu kişilerin üzerine gelmiş, 

bu yolla kendilerine ilâhî mesaj ulaştırılmıştır.43 Erken döneme ait pasajlarda bizzat Tanrı’nın 

insanlara görünüp onlarla konuştuğu ifade edilirken özellikle sürgün sonrası dönemde 

Tanrı’nın vahyini meleği vasıtasıyla insanlara tebliğ ettiğinden bahsedilmiştir. “Tanrı’nın 

adamı” ya da “Tanrı’nın kuvveti” anlamına gelen Cebrâil’in de vahye aracılık ettiği 

belirtilmiştir.44 Tanah’ta ayrıca, Tanrı’nın iradesinin hangi yönde olduğunu tespit etmek üzere 

Urim ve Tumim denilen bir kehanet usulüne başvurulduğu kaydedilmektedir. Başkohenlerin 

kuşandığı özel bir göğüslüğün içine konan, taş, tahta veya kemikten yapılmış iki yassı nesneyi 

ifade eden Urim ve Tumim, Tanrı’nın insanla iletişim kurduğu rüya ve peygamberlik gibi 

meşrû vasıtalardan kabul edilmiştir.45 Başkohene danışılan konu basitçe “evet” veya “hayır” 

ya da “suçlu” veya “suçsuz” şeklinde cevaplandırılacak bir konuysa Urim olumsuz, Tumim 

ise olumlu anlama yorulurdu. Bu yöntem başkohenler tarafından Bâbil sürgününe kadar 

kullanılmıştır. Yine Tanah’ta evrenin yaratılmasının ve tabiat olaylarının vahiy niteliği 

taşıdığı belirtilmiş, bunlar Tanrı’dan gelen birer mesaj olarak kabul edilmiştir. Buna göre 

bütün mahlûkat Tanrı kelâmının bir tezahürüdür ve Tanrı’nın varlığını, ihtişamını, gücünü, 

hikmetini açıklamaktadır.46 

Tarihî olaylar da ilâhî tezahür kapsamında görülmüş, Tanrı’nın tarihe müdahalesi, 

kendisini ve iradesini kullarına açıklamak için kullandığı özel bir tarz şeklinde 

değerlendirilmiştir. Bunun ilk ve en önemli örneği İsrâiloğulları’nın Mısır’dan çıkışıdır. Tanrı 

çıkış hadisesiyle kendini İsrâil’e her şeye gücü yeten, kurtarıcı bir Tanrı olarak tanıtmıştır.47 

Öte yandan İsrâiloğulları’nın karşılaştığı bütün musibetler Tanrı ile yaptıkları ahdi ihlâl 

etmelerinin cezası ve Tanrı’nın öfkesinin tecellisi şeklinde yorumlanmıştır.48 Bununla birlikte 

yahudi anlayışında tarihî müdahalelerin vahiy şeklinde değer kazanması daha ziyade 

İsrâiloğulları’na tanınmış bir imtiyaz olarak anlaşılmıştır. Dolayısıyla sadece İsrâiloğulları’nın 

kutsal tarihi içinde korunmaya lâyık görülen olaylar vahiy özelliği taşımaktadır. Ancak tarih 

vasıtasıyla gelen bir vahiyden söz edebilmek için tarihî hadisenin yorumlanması 

gerekmektedir. Süleyman Mâbedi’nin yıkılması veya İsrâiloğulları’nın Bâbil’e sürülmesi, 

İsrâil tarihi içinde önemli yere sahip hadiseler olmakla birlikte İsrâiloğulları’nın ahde 

sadakatsizlikleri sebebiyle Yahve’nin kendilerine verdiği cezalar şeklinde yorumlanmadıkça 

bu olaylar vahiy değeri taşımamaktadır. Aslında Tanah’taki ifadelerden hareketle tarih 

vasıtasıyla ortaya çıkan vahyin sadece İsrâiloğulları’na değil bütün insanlara Tanrı’yı 

tanıttığını söylemek mümkündür.49 Öte yandan ne kadar etkileyici olursa olsun herhangi bir 

vâkıa, Tanrı’nın fiilinin ve planının yeterince açıklanabilmesi için kelâma ihtiyaç 

duymaktadır; bu kelâm peygamberler tarafından sağlanmaktadır. Dolayısıyla İsrâiloğulları 

tarihinde Tanrı’nın fiilleriyle kelâmı daima yan yana zikredilmiştir. 

Gerek Tanah’ta gerekse Talmud’da peygamberler vahyin ve Tanrı kelâmının öncelikli 

muhatapları kabul edilse de peygamberlerin dışında İbrânî ataları ve İsrâiloğulları’nın kralları 

da (Nûh, İshak, Ya‘kūb, Saul, Dâvûd, Süleyman vb.) Tanrı’dan vahiy almıştır. Tanah’ta vahiy 

 
43 Tekvîn, 31/11; Çıkış, 3/2; Hâkimler, 6/11; 13/21; II. Krallar, 1/3, 3/15; I. Tarihler, 21/18; Sayılar, 11/25-26; I. 

Samuel, 10/10; 19/20; II. Samuel, 23/2; II. Tarihler, 18/23; 24/20; İşaya, 8/11; Yeremya, 1/9; Hezekiel, 1/3; 

2/2; 3/22-24; 8/1-3; 37/1; Daniel, 5/5, 22-24. 
44 Daniel, 8/16-26; 9/21-27. 
45 Çıkış, 28/30; Levililer, 8/8; Tesniye, 33/8; I. Samuel, 14/37-42; 28/6; ayrıca bk. Levililer, 16/8; I. Samuel, 

23/9-12; 30/7-8. 
46 Ezra, 2/63; Nehemya, 7/65; Mezmûrlar, 19/1-5; Sayılar, 9/15-23; Hâkimler, 6/36-40; II. Samuel, 5/24; Eyub, 

38-39; İşaya, 41/18-20. 
47 Çıkış, 14/30-31. 
48 Tesniye, 28/15; II. Samuel, 21/1; Amos, 4/6-11. 
49 Çıkış, 7/5, 17; 14/4; Hezekiel, 12/14-16; 21/5; 25/11, 17; 28/22-27; 29/6, 9, 16, 21; 36/23. 

106

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



aldığı kabul edilen diğer bir grup ise din adamı sınıfını teşkil eden kohenlerdir.50 Bunların 

dışında müşahede veya rüya yoluyla vahiy alan kişiler de vardır. Ayrıca Balam gibi İsrâil 

kavmi dışındaki bazı kişilerin de ilâhî hitaba muhatap kılındığı ifade edilmiştir.51 Talmud’da 

diğer uluslara gönderilen, yahudi olmayan peygamberlerin sayısı yediyle sınırlandırılmıştır 

(Balam ve babası, Eyub ve dört arkadaşı). 

Değişik vahiy şekilleri arasında hiyerarşik bir ayırımın yapıldığı Talmud’da Tevrat’ın Hz. 

Mûsâ’ya vahyi konusu üzerinde durulmuştur. Buna göre yahudi olmayanlara gelen vahiy en 

alt tabakada yer almakta, İsrâiloğulları’na gelen vahiyler içinde Hz. Mûsâ’nın Sînâ dağında 

aldığı vahiy hem içerik hem geliş biçimi açısından diğer vahiylerden üstün kabul 

edilmektedir. Zira diğer bütün vahiyler bir mekânda tecellî şeklinde veya rüya ya da bir melek 

aracılığıyla gerçekleşirken Mûsâ istediği zaman Tanrı ile yüz yüze görüşme ayrıcalığına sahip 

kılınmıştır. İsrâiloğulları arasında peygamberlik yapan yedisi kadın (Sâre, Meryem, Debora, 

Hanna, Abigeyl, Hulda ve Ester) bütün diğer peygamberler, Mûsâ’nın getirdiği vahye bağlı 

kalmak ve onunla çelişmemek durumunda olmuşlardır. Bu peygamberler Mûsâ’nın Tevrat’ına 

bir şey eklememiş veya ondan bir şey çıkarmamıştır. Rabbânî gelenekte ayrıca Mûsâ’ya 

vahyedilen Tevrat dünya yaratılmadan önce var olan hikmetle özdeşleştirilmiş ve dünyanın 

Tevrat’la yaratıldığı kabul edilmiştir. Bu sebeple Mûsâ’nın Sînâ’da aldığı vahiy bütün 

peygamberlerin aldığı/alacağı vahiyleri içermektedir. Mûsâ Tevrat’ı alırken tıpkı bir kâtip gibi 

çalışmış, Tanrı ona yazdırmış, o da yazmıştır. Dolayısıyla Tevrat’ın gökten indirildiği 

yönündeki inanç aynı zamanda onda bulunan her cümle, her hece ve her harfin Tanrı kelâmı 

olduğunu açıklamaktadır. 

Öte yandan yahudi düşüncesinde vahyin mahiyeti, gerçekleşme süreci ve özellikle vahiy-

akıl ilişkisi üzerinde durulmuştur. İskenderiyeli yahudi filozofu Filon Tevrat’taki ifadeleri üç 

gruba ayırmıştır: Tanrı’nın Mûsâ’nın duyabileceği bir sesle gönderdiği vahiyler, Mûsâ’nın 

soruları neticesinde gerçekleşen vahiyler ve ilâhî bir ilhamla gelen cümleler. Filon, alegori 

yöntemini kullanarak Tevrat’ta akılla çelişir gibi görünen cümleleri yorumlamaya ve 

Tevrat’taki anlatımların akılla çelişmediğini göstermeye çalışmıştır. Ona göre özellikle Tanrı 

ile ilgili antropomorfik ifadelerin yer aldığı Tevrat cümleleri literal mânasıyla anlaşılmamalı, 

bunlar bâtınî tarzda yorumlanmalıdır. Ortaçağ yahudi âlimlerinden Yehuda Halevi ise vahyin 

akıldan üstün olduğunu ispatlamaya çalışmıştır. Yahuda’ya göre peygamber filozoftan 

üstündür, zira peygamber bilgisini doğrudan Tanrı’dan alırken filozofun bilgisi daima 

şüphelidir. Modern dönemde varoluşçu çizgiyi takip eden bazı yahudi düşünürleri, gerek 

ahlâkî gerekse ibadetle ilgili dinî kuralların Tanrı’dan insana aktarılması şeklindeki bir vahiy 

anlayışını reddetmiştir. Meselâ Martin Buber vahyi, Tanrı ile insan arasında karşılıklı 

iletişime dayalı bir ilişki biçiminde algılamıştır. Ona göre vahiy birtakım fikirlerin ve 

tâlimatların iletilmesi değil Tanrı ile karşılaşmadır. 

Hıristiyanlık. Hıristiyan teolojisinde vahiy Îsâ Mesîh’ten önceki vahiyler ve Îsâ Mesîh’te 

gerçekleşen vahiy olmak üzere ikiye ayrılır. Birincisi de ilk insanlara gelen vahiy, İbrâhim, 

İshak ve Ya‘kūb’a gelen vahiy ve Mûsâ’ya gelen vahiy şeklinde üçe ayrılmıştır. Mûsâ’ya 

gelen vahyin ayrıcalığına işaret edilse de Îsâ’nın vahiy sürecindeki konumu daha önemli ve 

üstün görülmüştür. İnciller’de Îsâ Mesîh, peygamberler zincirinin bir halkası olarak 

görülmekle birlikte Îsâ kendini efendinin oğluna, peygamberleri ise hizmetkârlara benzeterek 

onlardan daha üstün bir konuma sahip bulunduğunu ileri sürmüştür.52 

Hıristiyan anlayışına göre Tanrı’nın hitap ettiği kişiler (İbrâhim, İshak, Ya‘kūb ve Mûsâ) 

sadece vahiy anında Tanrı ile iletişim kurmuş, vahiy esnasında bu peygamberlerin iradeleri 

ortadan kalkmıştır. Diğer bir ifadeyle Îsâ Mesîh’ten öncekilere gelen vahiyde vahiy vahyi alan 

 
50 Yeremya, 18/18; Tekvîn, 6/13-21; 7/1-5; 9/1-17; 12/1-3; 17/1-21; 26/2-5; 31/3; 35/9-15; Yeşu, 1/1-9; 4/1-3; I. 

Samuel, 23/2, 4; I. Krallar, 6/11-13; II. Tarihler, 1/7-12; Levililer, 10/3-15. 
51 Tekvîn, 16/7-12; 20/3-7; 25/22-23; 31/24; Çıkış, 24/9-11; Sayılar, 12/5-9, 22/9-12, 31-35; 23/4-5. 
52 İbrânîler, 1/1-14; Luka, 7/12-16; Markos, 12/1-11. 

107

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kişinin maddî varlığından farklıdır. Buna göre peygamberlerin vahye bağlı sözleri Tanrı 

kelâmı, vahye dayanmayan sözleri ise kendi sözleridir. Îsâ Mesîh’e gelen vahiyde ise vahiy ile 

vahyi alan kişinin maddî varlığı birbirinden ayrı değildir. Belirli zamanlarda gelen ilk tür 

vahiyden farklı olarak ikincisinde vahiy görevi Îsâ’nın hayatının her anını kapsamakta, onun 

bütün yaşamı vahiy durumuna gelmektedir. Bu sebeple İsrâil peygamberleri vahyi insanlara 

ulaştırırken, “Tanrı şöyle buyuruyor/söylüyor” şeklinde ifadeler kullanmış, Îsâ Mesîh ise 

konuşmalarında herhangi bir ilâhî referansa başvurmayıp, “Ben size diyorum”; “Îsâ onlara 

dedi” şeklinde kendi adına ve kendi yetkisiyle konuşmuştur.53 Bununla birlikte İnciller’de Îsâ 

ve havârilerin dışındaki bazı kişilere de vahiy geldiğinden söz edilmiştir. Tanrı’nın meleği 

Zekeriyyâ’ya görünüp onunla konuşmuş, Meryem’in nişanlısı Yûsuf’a rüyada ilâhî mesajlar 

ulaştırmış, aynı şekilde Cebrâil, Meryem’e Îsâ adında bir çocuğu olacağını müjdelemiştir. 

İnciller’deki ifadelere göre vahiy sadece Yahyâ, Meryem, Zekeriyyâ gibi hıristiyan teolojisi 

içinde önemli yere sahip kişilere gelmemiş, meselâ bir grup çoban da vahye muhatap 

kılınmıştır.54 Fakat bütün bu vahiy tecrübelerinde vahyin içeriği Îsâ Mesîh’le ilgili olmuştur. 

Yeni Ahid’de vahyin değişik şekillerinden söz edilmiştir. Bunların başında müşahede 

(vizyon) gelmektedir. Bilhassa Resullerin İşleri’nde Pavlus’un müşahedeleri çoğunluktadır. 

Yeni Ahid’de anlatılan müşahedelerde görülen şey daima ilâhî bir varlık değildir; meselâ 

Pavlus bir müşahedesinde kendisinden Makedonya’ya gelmesini isteyen bir adam görmüş ve 

bunu Tanrı’nın kendisinden Makedonya’ya gitmesini istediği şeklinde yorumlamıştır.55 

Müşahede sadece peygamberlere ve havârilere has bir durum olmayıp Kornelyus adında bir 

yüzbaşının müşahedesinde Tanrı’yla konuştuğu, Hananya adlı dindar bir kişinin de 

müşahedesinde Pavlus’a iletilmek üzere Tanrı’dan mesaj aldığı ifade edilmiştir. Vahyin bir 

diğer vasıtası kutsal ruhtur. Kutsal ruh Pavlus’u yolculuklarıyla ilgili olarak yönlendirmiş, 

yeni dinin cemaati (kilise) içinde peygamber ve muallim diye adlandırılan kişilerle konuşmuş, 

havârileri ve cemaatin önde gelenlerini insanüstü güçlerle teçhiz etmiş, vaazlarının başarıya 

ulaşması için ilham edilmiş sözlerle, mûcizelerle, fizikî veya ruhî yerlerini değiştirmek ve 

gelecekle ilgili haberleri bildirmek suretiyle onları desteklemiştir.56 

Yeni Ahid’de meleklerin de vahye aracılık ettiği belirtilmektedir. İnsanlar rüyada, 

uyanıkken ya da müşahede halinde melekleri görüp onlarla konuşmuş, bazen da melekler 

onlara insan kılığında görünmüştür.57 Yeni Ahid’de sadece iki meleğe isim verilmiştir. Bunlar 

Zekeriyyâ ve Meryem’e Tanrı’dan haber getiren Cebrâil ile başmelek diye sunulan Mîkâil’dir. 

Ayrıca Tanah’taki Urim ve Tumim’e benzer şekilde Yeni Ahid’de de kuraya başvurularak 

Tanrı’nın iradesinin belirlenmeye çalışıldığına işaret edilmiştir.58 Yeni Ahid yazarları da 

kâinatın yaratılmasını ve tabiat olaylarını Tanrı’nın gücünü, hikmetini ve iradesini 

açıklayan/vahyeden işaretler olarak değerlendirmişlerdir.59 Hıristiyan teolojisinde 

vurgulandığı üzere insanın kendisinin ve âlemin sonradan yaratıldığını düşünüp bir yaratıcının 

varlığı fikrine ulaşması mümkündür. Tanrı kendisi hakkında bilinebilecek her şeyi 

bildirmiştir; çünkü yaratılışından beri dünya Tanrı’nın mükemmelliklerinin okunduğu bir 

kitap gibidir. Şu halde yaratılmış olan âlem üzerinde düşünerek elde edilen Tanrı bilgisi 

mutlak anlamda bir vahiydir; zira âlem Tanrı’nın insanı saygıya çağıran bir tezahürüdür. 

Ancak Tanrı, ilâhî tezahürün bu ilk şeklini açıklamak, teyit etmek ve tamamlamak için kesin 

 
53 Matta, 5/2, 26-28, 32, 34, 38, 44; 7/28-29; 8/10-11; Markos, 16/15; Luka, 7/14; 10/2. 
54 Matta, 1/20; 2/13, 19-20; Luka, 1/11-22; diğer örnekler için bk. Matta, 28/1-7; Markos, 16/1-7; Luka, 1/67, 

1/26-38, 2/8-14, 2/25-27; Yuhanna, 20/11-13. 
55 9/1-9; 22/6-16; 26/12-18; Resullerin İşleri, 16/9-10. 
56 Resullerin İşleri, 9/10-16; 10/1-7, 16/6-8, 13/1-3, 4/31; 19/6, 2/4, 11; 8/39; 9/17; 11/27-30; 21/4; II. 

Korintliler, 3/4-6; I. Selânikliler, 1/5; Romalılar, 15/19; Vahiy, 1/10; 21/10. 
57 Matta, 1/20; 2/13, 19, 28/3; Markos, 16/5; Luka, 1/11-23, 24/4; Yuhanna, 20/12-13; Resullerin İşleri, 8/26; 

12/6-11; 27/23-24, 10/3, 1/10; 10/30; Vahiy, 15/6. 
58 Luka, 1/19, 26; Yehuda, 9; Vahiy, 12/7; Resullerin İşleri, 1/21-26. 
59 Romalılar, 1/18-21. 

108

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ve özel bir kelâmı da insana göndermiştir. Fakat Yeni Ahid’de vahyin vasıtaları şeklinde 

görülen müşahede, melekler, kura, yaratma ve tabiat hadiseleri Yeni Ahid’in bütünlüğü içinde 

silik ve önemsiz kalmaktadır. Hıristiyan kutsal kitabının vahiyle ilgili olarak Îsâ Mesîh, 

havâriler ve kutsal ruh üzerinde yoğunlaştığı görülmektedir. Tanrı kelâmı, Tanrı’nın oğlu ve 

hatta bizzat Tanrı diye nitelendirilen Îsâ en son ve en mükemmel vahiydir. Hıristiyan 

teolojisinde havâriler kimi zaman peygamber olarak, kimi zaman da peygamberden daha 

üstün görülmüştür.60 Havâriler, Îsâ Mesîh’te görüp duydukları şeyleri kutsal ruhun gözetimi 

ve rehberliğiyle sonraki nesillere hatasız nakletmişlerdir. 

Pavlus’un Mektupları’nda ayrıca uhrevî bir vahiyden söz edilmektedir. Buna göre vahiy iki 

aşamada tamamlanmaktadır. Birinci aşamada vahiy, saklı olan gizemin tarihsel Mesîh 

vasıtasıyla açıklanmasını ve Tanrı’nın adaletinin ortaya çıkmasını içermektedir.61 Bu vahyi 

seçilmiş insanlar iman aracılığıyla almış, Pavlus diğer havârilerle birlikte bu vahyi açıklama 

görevini üstlenmiştir. Bununla birlikte Pavlus vahyin ikinci aşamasını, yani uhrevî vahyi daha 

çok önemsemektedir; çünkü Îsâ Mesîh’in vahyi, ancak tam bir kurtuluşu sağlamak için tekrar 

ortaya çıktığında tamamlanacaktır. Îsâ Mesîh vasıtasıyla tarihte verilmiş olan vahiy ile 

gelecekte verilecek vahiy arasında bir devamlılık vardır. Uhrevî vahiy ile herkes vahye 

muhatap kılınacaktır; zira bu vahiy vahyin son aşaması, en güzel ve mükemmel şeklidir.62 

Bunların yanında hıristiyan inancında Eski Ahid vahyinin bir silsile halinde ve parça parça 

gerçekleştiği, Yeni Ahid vahyinde oğulun sözünün bir bütün halinde geldiği vurgulanmıştır. 

Eski Ahid’de vaad, emir, tehdit, teofani, söz, rüya ve müşahedeyi içeren vahiy Yeni Ahid’de 

oğulun şahsında birliğe kavuşmuştur. Yine vahyi alan kişiler bakımından Eski Ahid’de Tanrı 

seçilmiş kişilerle yani İsrâiloğulları’yla konuşmuş, vahiy İsrâiloğulları’na ait bir özellik 

olmuştur. Yeni Ahid’de ise vahiy belli bir gruba ait değildir ve Tanrı, Mesîh’in İncil’i 

vasıtasıyla bütün insanlarla konuşmuştur. Eski Ahid’de peygamberlerin yanı sıra Tanrı’nın 

insanları yönlendirmek için kullandığı kişiler de vahiy alırken Yeni Ahid’de Mesîh vahyin 

yegâne vasıtası olarak gösterilmiştir.63 Eski Ahid meleklerin aracılığıyla vahyedilmiş 

sözlerdir; buna karşılık Yeni Ahid Tanrı tarafından bildirilmiş bir kurtuluştur. Mesîh bir 

“söz”den daha fazlasını, kendisinin açıkladığı kurtuluşu insanlara sunmuştur; dolayısıyla Yeni 

Ahid’deki vahiy Mesîh’in bildirdiği kurtuluş kelâmıdır. Eski Ahid’in vahyi dağ, ateş, 

karanlık, fırtına gibi kozmik öğelere bağlı iken yeni vahiy gökten ve göksel bir aracı ile yani 

Îsâ Mesîh’le insana ulaşmıştır. Buna göre Yeni Ahid’le gerçekleşen yeni vahyin üstünlüğünü 

savunmak yeterli değildir; aynı zamanda Eski Ahid’in yararsızlığı ve geçersizliği de 

açıklanmalıdır.64 Eski vahyin içeriği harflerle ilgilidir ve insanı helâke sürüklemiştir; yeni 

vahiy ise ruhla ilgilidir ve insana yaşam vermiştir. Bu sebeple çoğu dinden farklı olarak 

Hıristiyanlık’taki vahiy anlayışı şifahî bir iletişimi değil Îsâ Mesîh’te ortaya çıkan tarihsel bir 

realiteyi ifade etmektedir. Hıristiyan inancına göre Îsâ, Tanrı’dan aldığı mesajları insanlara 

ileten bir elçi değil bizzat yaşayan bir vahiydir. Hıristiyanlık’ta ayrıca Îsâ Mesîh’in herhangi 

bir kutsal kitap yazmadığına/yazdırmadığına inanılmaktadır. Hıristiyanlar mevcut İnciller’in 

Îsâ Mesîh’in hayatını içerdiğini ve kutsal ruhun ilhamı sayesinde hatasız bir şekilde 

yazıldığını kabul etmektedir. Buna göre hıristiyan kutsal kitabı koleksiyonu hem vahyi hem 

kutsal ruhun ilhamını içermektedir ve Hıristiyanlık’taki kutsal kitap anlayışını “kutsal 

kitap=vahiy+ilham” formülüyle ifade etmek mümkündür. Bu mânada ilham hıristiyan 

inancında vahiy ile paralellik arzeden, hatta vahyi tamamlayan bir unsurdur. İlham etmek 

ifadesi Kitâb-ı Mukaddes’te sadece bir defa geçmekte ve kutsal metinlerin Tanrı’nın ruhunun 

 
60 Yuhanna, 1/1; Matta, 4/3; 26/63, 13/17; 27/40; Markos, 1/1; Luka, 10/23-24, 1/35; 8/28. 
61 Romalılar’a Mektup, 3/21-25; 16/25-27. 
62 Korintoslular’a Birinci Mektup, 1/7-8; Selânikliler’e İkinci Mektup, 1/6-8; Titus’a Mektup, 2/13; İbrânîler’e 

Mektup, 9/28; Korintoslular’a Birinci Mektup, 13/12. 
63 Yuhanna, 1/18. 
64 İbrânîler’e Mektup, 12/18-29, 7/18-28; 8/13; 10/1-4. 

109

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



rehberliğiyle yazıldığını belirtmektedir.65 Hıristiyan inancına göre kutsal yazılar kutsal ruh 

tarafından ilham edilmiştir ve söz konusu kitapların asıl yazarı Tanrı’dır; insanlar ise 

Tanrı’nın yazma işinde kullandığı vasıtalardır.66  

Hıristiyan teolojisi, XIX. yüzyıla kadar Kitâb-ı Mukaddes’in ilâhî karakteri üzerinde durup 

insan ürünü olma yönünü en az seviyeye indiren bir yaklaşımı benimsemiştir. Literal ilham 

anlayışı diye adlandırılan bu düşünceye göre Kitâb-ı Mukaddes’teki bütün sözler Tanrı 

tarafından yazdırılmış ve yazar kayıt yapan bir makine olmaktan ileri gitmemiştir. Kitâb-ı 

Mukaddes’te hiçbir hata ve çelişkinin yer almayacağını kabul eden bu dogmanın günümüzde 

de savunucuları vardır. Literal ilham düşüncesinin XIX. yüzyılda sarsılmasının ardından 

hıristiyan teolojisi Kitâb-ı Mukaddes’in beşerî yönü üzerinde durmaya başlamıştır. Bu 

anlayışa göre Kitâb-ı Mukaddes hem ilâhî hem beşerîdir; ilâhî olmasına rağmen beşerî, 

beşerîliği aracılığıyla ilâhîdir. Bu iki unsur ne birbiriyle karışmakta ne de birbirinden 

ayrılmaktadır. Tanrı, Kitâb-ı Mukaddes’in yegâne yazarı değildir; Kitâb-ı Mukaddes’in şekli 

ve yapısı yazarların eseridir; çünkü kutsal ruh yazarlara hazır sözleri ve ifade kalıplarını 

nakletmemiştir. İlhamın muhataba bir şey dikte etmek şeklinde anlaşılması, yazarların da 

aldıkları bilgileri otomatik biçimde yazdıklarının düşünülmesi yanlıştır. İlhamın 

gerçekleşmesi mûcizevî bir yolla olmamış; Tanrı yazarın etkinliğine herhangi bir müdahalede 

bulunmamıştır. Kutsal metin yazarları diğer yazarlar gibi yazılarında kendi etkilerini 

bırakmışlar, hatta genelde ilham aldıklarının bile farkına varmamışlardır. Bu sebeple ilham 

insanın normal etkinliğini ortadan kaldıran ilâhî bir fiil değil kutsal ruhun insan düşüncesi ve 

iradesi üzerinde doğrudan etkisidir. Ruhun bu etkisi yazara bütün yapacaklarını bildirmekte 

ve onun eksikliklerini gidermektedir. Ruhun ilhamı yazarın yaptığı işi gölgede bırakmadan 

onu yöneten aşkın prensiptir. Böylece yazar kendi özgür iradesiyle Tanrı’nın isteklerine 

yanlışsız olarak uymaktadır. İlham vesilesiyle Tanrı yazarın yaptığı işin sorumluluğunu 

üzerine almakta ve metnin gerçek yazarı olmaktadır. Yazarın sorumluluğu da iptal edilmiş 

değildir; sadece yaptığı iş ilâhî bir alana çekilmiş ve yeni bir önem kazanmıştır. Dolayısıyla 

Kitâb-ı Mukaddes’te ezelî ve ebedî hakikat beşerî ifadelerle açıklanmış ve zorunlu şekilde 

dilin eksiklikleriyle sınırlandırılmıştır. Buna göre vahiy, Tanrı’nın başkalarının bilmesine 

imkân olmayan şeyleri seçilmiş insanlara bildirmesi sürecidir. İlham ise vahyi alan kişilerin 

görüp duydukları şeyleri gerek sözlü gerekse yazılı biçimde başkalarına aktarırken Tanrı 

tarafından korunmaları anlamına gelmektedir. Bu sebeple ilhamın vahyin diğer insanlara ve 

nesillere nakledilmesiyle ilgili bulunduğu söylenebilir; çünkü peygamberlerin vaazları şifahî 

vahiy olduğu gibi ilham edilmiş kutsal metinler de birer yazılı vahiydir. Hıristiyan teolojisinde 

vahiy ile ilham arasındaki diğer bir fark da vahyin oğul, ilhamın ise kutsal ruhla 

ilişkilendirilmesidir. Ancak hem ilhamın hem de vahyin konusu Tanrı’nın seçilmiş sorumlu 

insanlara kendisini açıklayıp onlarla konuşmasıdır. 

Literal ilham düşüncesini benimseyen geleneksel hıristiyan teolojisinde kutsal kitaplar 

Tanrı’nın ilhamıyla yazıldığından hıristiyan vahiy anlayışıyla diğer dinlerin vahiy anlayışı 

arasında ortak bir zemin bulmak mümkündür. Modern felsefede “önerme merkezli vahiy 

anlayışı” diye adlandırılan bu modele göre kutsal metinler ilâhî vahyin veya ilâhî ilhamın 

ürünü olduğundan kutsal metinlerde yanlış, çelişki veya tahrifat bulunmaz. Çelişkili ve yanlış 

gibi görünen ifadeler ise değişik şekillerde yorumlanarak çözülmeye çalışılır. Buna karşılık 

hem Tevrat hem de İnciller’e yönelik modern bilimsel eleştirilerin bulguları önerme merkezli 

vahiy anlayışının temel kabullerini derinden sarsmıştır. Kitâb-ı Mukaddes’le ilgili tenkit 

çalışmalarında ortaya çıkarılan metin içi çelişki ve farklılıklar, Tevrat ve İnciller’in harfi 

 
65 Korintoslular’a İkinci Mektup, 3/6; Timoteos’a İkinci Mektup, 3/16. 
66 “Hıristiyanlar, Kitâb-ı Mukaddes’i oluşturan yazıların tamamının ilham edilmiş Tanrı kelâmı olduğuna 

inanmaktadırlar. Onlara göre kutsal kitap, kutsal ruh tarafından ilham edilmiştir ve yazarı Tanrı’dır. Kutsal 

metin yazarları ise sadece Tanrı’nın vasıtalarıdır.” Hikmet Tanyu, "Ahd-i Cedîd", İstanbul: Diyanet İslâm 

Ansiklopedisi (1988), 1/506. 

110

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



harfine Tanrı’dan gelen veya Tanrı’nın yazdırdığı metinler olmadığını göstermiştir. Ayrıca 

önerme merkezli vahiy anlayışında insan Tanrı ile bir metin aracılığıyla karşılaşmaktadır. 

Modern Batı teolojisi bu dolaylı karşılaşmayı “ben-o karşılaşması” diye adlandırmakta, soğuk 

ve uzak bir iletişim şekli olması sebebiyle de bunu eleştiri konusu yapmaktadır. Modern Batı 

teolojisinde “ben-o karşılaşması” yerine “ben-sen karşılaşması” ekseninde yeni bir vahiy 

anlayışı geliştirilmiştir. Bu anlayışa göre kutsal metinler vahyin ve vahyin sonuçlarının bir 

kaydıdır. Kitâb-ı Mukaddes’te bulunan her şey vahiy değildir. Kutsal yazılar vahiy tecrübesini 

veya belirli insanların Tanrı anlayışını yansıtmaktadır; dolayısıyla bunlar sadece vahyin 

harfiyen kaydı değil vahye verilen değişik cevaplardan doğan kişisel, sosyal ve ulusal 

deneyimlerin kaydıdır. Kurtuluş tarihi veya kişi merkezli vahiy anlayışı olarak da 

adlandırılabilecek olan bu düşünceye göre vahiy Tanrı’nın bazı gerçekleri bildirmesinden 

ziyade insanlık tarihi içinde gerçekleşen ilâhî eylemleri içermektedir. Vahiy, ilâhî sözler 

koleksiyonu değil Tanrı’nın tarih içinde yaptığı fiillerdir. Kurtuluş tarihi insanlık tarihinin 

belirli bir dilimidir; İsrâiloğulları’nın bir millet halinde ortaya çıkmasıyla başlamış, Tanrı’nın 

insan formunda bizzat kendini Îsâ Mesîh şeklinde insanlığa göstermesiyle, yani hıristiyan 

toplumunun doğuşu ile sona ermiştir. Kurtuluş tarihi doktrinine göre Kitâb-ı Mukaddes, 

Tanrı’nın kendini açıklamak için kullandığı tarihî olayların kaydedildiği bir kitaptır. Bu kitap 

kutsal ruhun kelime kelime dikte etmesiyle yazılmamış, yüzyıllarca süren bir dönem içinde 

değişik yazarlar tarafından kaleme alınmıştır. Kurtuluş tarihi düşüncesini savunan teologlar 

ilâhî olarak vahyedilen hiçbir teolojik ifadenin bulunmadığını iddia etmektedir. Dinî 

doktrinler vahyedilmemiştir; bunlar, kutsal metinlerde zikredilen ve vahiy niteliği taşıyan 

olayların dinî önemini anlayan insanlar tarafından meydana getirilmiştir. Bu yeni yaklaşımın 

temsilcileri arasında vahyi tarihî bir olay şeklinde gören William Temple ve H. Richard 

Niebuhr, vahyin Tanrı ile doğrudan karşılaşma tecrübesi olduğunu savunan Karl Barth, 

Rudolf Bultmann ve Emile Brunner, vahyi yeni bir şuur ve farkındalık hali diye açıklayan 

Paul Tillich yer almaktadır. Kısa bir karşılaştırma yapmak gerekirse önerme merkezli 

geleneksel vahiy anlayışında vahiy Tanrı ve insanın kurtuluşuyla ilgili ilâhî sözleri içerirken 

modern vahiy anlayışında vahyin içeriğini Tanrı’nın eylemleri ve Îsâ Mesîh’te insan olarak 

kendini göstermesi teşkil etmektedir. Geleneksel anlayışta inanandan beklenen kutsal 

metinlerde açıklanan ilâhî mesaj ve buyruklara uygun davranmak, bunların Tanrı sözü 

olduğuna inanmaktır. Modern anlayışta ise inanan kişiden bizzat karşılaştığı ilâhî gerçekliğe 

güven duyması beklenmektedir.67 

 

*7- GAYB (الغيب) 

Akıl ve duyular yoluyla hakkında bilgi edinilemeyen varlık alanı demektir. Arapça’da 

“gizli kalmak, gizlenmek, görünmemek, uzaklaşmak, gözden kaybolmak” anlamında masdar 

ve “gizlenen, hazırda olmayan bulunmayan şey” mânasında isim veya sıfat olarak kullanılır. 

İnsan yaratılışının gereği olarak bilinmeyen ve görünmeyene, esrarengiz olana karşı daima 

ilgi duymuş, onun bu ilgisi kendisini devamlı şekilde görünenin ötesiyle ilgilenmeye sevk 

etmiştir. Düşünce tarihi boyunca çeşitli disiplinler gaybı genellikle bir varlık ve bilgi problemi 

olarak ele almışlardır. Bunların içinde kelâm ilmi gibi meseleyi sadece vahiy sınırları içinde 

çözmeye özen gösterenler yanında sûfiyyede olduğu gibi konuya sırf bir varoluş gerçeği 

olarak yaklaşanlar da olmuş, gaybî ilimlerle meşgul olanlarsa konunun bilgi alanı içinde ele 

alınmasının gerektiğini kabul etmişlerdir. 

İnsanlık tarihi boyunca farklı din, medeniyet ve felsefî kanaatlere sahip bulunan milletlerin 

büyük çoğunluğunun gayb telakkileri birbirinden farklı olmakla birlikte gayba iman 

konusunda genellikle olumlu bir tavır ortaya konmuştur. Mısırlılar, insanların öldükten sonra 

ruh ve beden olarak tekrar diriltileceklerine inanıyor, bu sebeple de ölülerini mumyalıyor, 

 
67 Muhammet Tarakçı, "Vahiy", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2012) 42/443-447. 

111

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



onlar için ehramlar inşa ediyor, ruhun cesedini kolayca tanıyabilmesi için bedenin hacmine ve 

şekline uygun modeller uyguluyorlardı. Dünyada faziletli bir ömür sürenlerin ebedî hayata 

ulaşacağına, kötülerin ise mezarlarında aç ve susuz olarak yılan ve çıyanlara terkedileceğine 

inanıyorlardı. Yaptıkları heykeller bağımsız tanrıları değil görünmeyen gerçek ilâhın fiillerini 

temsil ediyordu. Sümerlerin inancına göre güneş, ay, su ve yer tanrılarından her birinin 

arkasında bazı ruhî güçler vardı. Bu güçler, her Sümerliye koruyucu bir melek ve ona 

musallat olan kötü ruhlar görevlendirirdi. Tanrının yardımını elde etmek için dua edenler 

ölülerin tekrar dirileceğine inandıklarından onların dünyada kullandıkları aletleri ve sevdikleri 

yiyecekleri de birlikte gömerlerdi. Bâbilliler ise tanrı inancı yanında cin ve melek gibi 

görünmeyen bazı varlıkların mevcudiyetini kabul ediyordu. Bunlar, somut varlıklar olarak 

bağlandıkları heykellerin ötesinde soyuta doğru uzanan bir inanç sistemine sahiptiler. Eski 

Yunan’da halk çok tanrılı bir dinî yapıya sahipti.  

Aydınlar arasında Demokritos gibi materyalistler yanında Pisagor, Sokrat, Eflâtun ve 

Aristo’nun da içinde yer aldığı büyük çoğunluk fizik âlemin ötesindeki varlıkları kabul 

ediyordu. Meselâ Pisagor gaybî bilgi elde etme yollarını göstermiş, Eflâtun, ruhun bedenden 

ayrılınca gayb ve melekût âlemiyle ilişki kuracağını açıklamış, Aristo ise duyular ötesi âlemi 

işlemek üzere Metaphysica’yı yazmıştır. Bu filozofa, rüya yoluyla haber elde etmeye dair et-

Tenebbüʾ bi’r-rüʾyâ (De Divinatione per Somnium) adlı bir risâle nispet edilirse de bunun 

apokrif olduğu bilinmektedir. Hint ve Çin kıtalarında da metafizik varlıkların dinî hayattaki 

fonksiyonları büyüktür. Meselâ yoga, maya, hulûl, ittihad, tenâsüh ve nirvana gibi kavramlar 

fizik ötesi âlemle ilgili ruhun aktivitelerini ifade eder. Metafizik yönü fazla bilinmeyen 

Konfüçyüs dininde ataların ruhları ve her şeyin üstünde yüce bir varlık olan Tien’in büyük 

önemi vardır. Lao Tzu, Tao’yu duyular ötesi bir varlık olarak tanımlamaktadır. Yine bu 

bölgede “ashâbü’r-rûhâniyyât” diye adlandırılabilen bir grup, beşer sûretindeki ruhanî 

aracıların tanrıdan insanlara mesaj getirdiğini kabul etmekte, kişilerin değer ve üstünlüğünü 

duyular ötesi âleme nüfuz gücü ile ölçmekte, onları bu güce ulaştıracak çeşitli riyâzet şekilleri 

önermekteydi. 

İslâm’dan önce Arapların dinî hayatında da gayb âleminin önemli bir yeri olduğunu 

belirtmek gerekir. Gerçi Araplar içinde yaratıcıyı ve âhireti inkâr ederek hayatın sadece bu 

dünyadan ibaret olduğunu söyleyenler vardı. Ancak Allah ve âhiret inancına sahip bulunanlar 

ve gönderilecek bir peygamberin beklentisi içinde olanlar da görülüyordu, bunlara Hanîf 

denilmekteydi. Müşrikler, putların ötesinde ulu bir tanrının ve onun yakınında bulunan birçok 

görünmeyen varlığın bulunduğunu kabul ediyorlardı. Arap dilinde bu tür varlıkları ifade 

etmek üzere ruh, şeytan, cin, melek, gûl gibi isimlerin kullanılması onlarda bu inancın mevcut 

olduğunu kanıtlamaktadır. Câhiliye Araplarında gözle görülemeyen varlıklara genel olarak 

“âlem-i ervâh” denilmekte, bunlar da kötü ve iyi tabiatlı olmak üzere ikiye ayrılmaktaydı. 

Kötü tabiatlı olanlara şeytan ve bazı cin türleri, iyi tabiatlı olanlara da melek ve habis olmayan 

cinler dahil edilmekteydi. Kur’ân-ı Kerîm’in verdiği bilgilerden, Arapların Allah ile cinler 

arasında nesep bağı bulunduğuna inandıkları, cinleri Allah’a ortak koştukları, onlara 

tapındıkları, sığındıkları anlaşılmaktadır. Yine Kur’an’dan öğrenildiğine göre Araplar 

meleklerin Allah’ın kızları olduğuna inanıyor, onları dilediği kişilere yardımcı olmak üzere 

yeryüzüne indirdiğini kabul ediyorlardı.68 

Araplar, ruhanî varlıkların görünmediğine inandıkları için putları onların yeryüzündeki 

sembolleri sayıyor, bu amaçla onlara kurban kesiyor, tapınıyor, şefaatlerini umuyor, 

yeryüzünün idaresinde tanrının ortakları sayıyorlardı. Mâbedler de sadece tapınma yerleri 

değil aynı zamanda ruhanîlerle temas kurma, gaybdan haber alma yerleri olarak kabul 

ediliyordu. Ruhlar âlemine hükmetme onların hayatında önemli bir yere sahipti. Kâhin, falcı, 

müneccim gibi kişilerin gökleri dinleyen cinlerden haber aldıklarına inanıyorlardı. Bu tür 

 
68 Sâffât 37/158; En‘âm 6/8, 100; Sebe’ 34/41; Cin 72/6; İsrâ 17/40; Furkān 25/7, 21; Zuhruf 43/19. 

112

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



cinlere “reî” veya “tâbi‘”, görünmeyen kaynaklardan gelen seslere de “hâtif” deniyordu. Arap 

yarımadasında bu tür kişilerin görev yaptığı birçok mâbed vardı. Beytüriâm, Beytüluzzâ, 

Beytülcelsed bu yerlerin meşhur olanlarıydı. 

Öte yandan Aydınlanma çağında dikkatleri metafiziğe yönelten filozof Immanuel Kant 

olmuştur. Kant, selefi David Hume’un bütün zihinsel verileri reddetmesine karşılık akla 

yöneldi; bilginin oluşması için akılda mevcut apriori kavramlarla bütünleşmesi gerektiğini 

söyledi. Duyularla anlaşılması mümkün olmayan bir dünyanın (noumen) varlığının, tasavvura 

dayanan bu dünyanın fenomen âleminin aksine, duyu dışı olduğunu ortaya koydu. İnsan 

aklının tasavvur ve bağlantılarla oluşturduğu bu aşkın âlemin bilinemeyeceğini, ancak ona 

inanılacağını belirtti.  

Uzakdoğu ve İslâm metafiziği konularında araştırmalar yapan Abdülvâhid Yahyâ (René 

Guénon), Sorbonne’da verdiği Doğu metafiziğine dair konferansında (1925), metafiziği 

evrensel kabul etmesine rağmen bunun Batı’da çok ihmal edildiğini vurgulamak amacıyla 

“Doğu metafiziği” tabirini kullandığını, sınırlandırılamayan metafiziğin tarif de 

edilemeyeceğini ileri sürmüş, bu alanın fenomenlerle hiçbir ilişkisinin bulunmadığını, çünkü 

fenomenler fizik âleme aitken metafiziğin tabiat ötesi olduğunu söylemiş, tabiat ötesi âleme 

dair bilgilerin sezgiye dayandığını ve doğrudan doğruya elde edildiklerini belirtmiştir. 

Sezginin de “hissî” ve “kalbî” olmak üzere ikiye ayrıldığını, birincisinin akıl altı sezgiyi teşkil 

edip bunun oluşum ve değişim âlemini kavradığını, ikinci tür sezginin ise aklın ötesine ait 

bulunduğunu, ebedî ve değişmez prensipleri konu edindiğini vurgulamıştır. Kalbî sezginin 

(aşkın akıl) beşerî bir meleke olmayıp küllî plandan neşet ettiğini söyleyen Abdülvâhid 

Yahyâ, metafizik bilginin de bu sayede imkân dahiline girdiğini kaydetmektedir. Ona göre 

Leibniz’in monadları gibi kapalı sistem oluşturan fertler metafiziğe yol bulamazlar. Aristo’yu 

metafiziği varlıkla sınırlandırdığı için eleştiren Abdülvâhid Yahyâ, ontoloji ile aynîleştirilen 

metafiziğin parçayı bütün yerine koyduğuna dikkat çekerek varlığın bir belirlenme (taayyün) 

olduğunu ve bunun ötesine gitmek gerektiğini belirtmektedir. Ayrıca insanın metafizik 

yolculukta çeşitli mertebelerden geçerek yükseldiğini, bunların beşerî mertebeler çerçevesini 

aşamayan psikolojiyle hiçbir ilgisinin bulunmadığını söylemektedir. 

İnsanın gayb karşısındaki durumunu ve bu alanın onun varoluşundaki rolünü en sağlam 

şekilde tesbit eden kaynağın Kur’ân-ı Kerîm olduğunda şüphe yoktur. Gayb kelimesi 

Kur’an’da altmış yerde geçer. Bunlardan biri “gıybet etmek” mânasından türemiş fiil, biri 

gāibe, üçü gāibîn şeklinde sıfat, ikisi gayâbe (bir şeyin dibi) şeklinde isimdir. Dört yerde de 

cemi olarak guyûb tarzında yer alır. Gayb kelimesi Allah’a nisbet edildiği yerlerde sadece 

Allah tarafından bilinebilen mutlak gaybı, “âlimü’l-gayb, âlimü’l-gaybi ve’ş-şehâde, allâmü’l-

guyûb, âlimü gaybi’s-semâvâti ve’l-arz” şeklindeki terkiplerde Allah’ın evrende görünen ve 

görünmeyen her şeyi bildiğini, ayrıca “gaybü’s-semâvâti ve’l-arz” tarzındaki kullanımlarda 

insanların mevcut şartlar açısından bilemedikleri her şeyi, “enbâü’l-gayb” terkibinde de 

geçmişte yaşanan ve ibret alınmak üzere nakledilen tarihî olayları ifade eder. 

Kur’an’da zaman açısından geçmiş, hal ve gelecek olmak üzere üç kategoriye ayrılabilen 

birçok gaybî habere yer verilmektedir. Bunlardan uzak maziye ait olan ve bizzat Kur’an 

tarafından “gayb haberi” olarak nitelendirilenlere Hz. Âdem, Nûh, Yûsuf ve Meryem’e dair 

bilgilerle Ashâb-ı Kehf, Zülkarneyn ve Hızır kıssaları örnek gösterilebilir. Mekke’nin fethi 

hazırlıklarının müşriklere bildirilmek istendiğini haber veren, Benî Mustalik kabilesinin 

zekâtının toplanmasını konu edinen ve ayrıca İfk Hadisesi’nin iç yüzünü açıklayan âyetler, 

Kur’an’ın o dönemde bildirdiği hâlihazırla alâkalı gaybî haberler arasındadır. Bizanslıların 

Mecûsî İranlılar karşısında yakın bir gelecekte galibiyet elde edeceğini bildiren, Mekke’nin 

fethini ve İslâm’ın parlak istikbalini müjdeleyen âyetler de Kur’an’ın geleceğe dair gayb 

haberlerindendir.69 

 
69 Âl-i İmrân 3/44; Hûd 11/49; Yûsuf 12/102; Kehf 18/13-26, 83-98; Mümtehine 60/1; Hucurât 49/6; Nûr 24/11-

12, 24/55; Rûm 30/4-5; Feth 48/11, 15, 16, 27. 

113

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Kur’ân-ı Kerîm’de gizlilik mânası taşıyan hafâ, sır, habʾ, tehâfüt, butûn, setr, ken (künûn), 

ketm ve cin gibi bazı köklerin gayb kelimesinin bir kısım anlamlarını ifade edecek şekilde 

kullanıldığı görülmektedir. Bu kullanılışlar ışığında Kur’an’da gayb kelimesinin belirttiği 

hususları geçmiş tarihî olaylar, gizli ve sır olan şeyler, bir şeyin veya olayın iç yüzü, fizik 

dünyada başkalarınca görülemeyen nesneler, görülmeyen ve bilinmeyen her şey, ayrıca Allah, 

melek, âhiret, cin şeklinde özetlemek mümkündür. 

Genellikle insanın bilgiye ulaşmak için kullandığı duyuların ve zihnî fonksiyonların 

aracılığıyla bilinemeyen bir olgu olarak algılanan gayb kavramı, Kur’an’da fizik ötesi âlemin 

varlıklarını belirtmesi yanında fizik âleminin insan bilgisi dışında kalan uzantısını ifade etmek 

için de kullanılmıştır. Buna göre fizik ötesi âlem için “gaybî varlık”, fizik dünyasında vuku 

bulmakla birlikte çeşitli sebepler yüzünden duyularla algılanamayan olaylar için de “gaybî 

haber” tabirlerinin kullanıldığı anlaşılmaktadır. Bu bakımdan Kur’an’da gayb kavramının 

sadece fizik ötesi âlem şeklinde bir anlamı bulunmamaktadır. Her ne kadar Kur’an’da 

sidretü’l-müntehâ, arş, kürsî, melekût, cennetü’l-me’vâ gibi bazı metafizik kavramlar 

geçmekteyse de bunlara70 dayanarak Kur’an’ın gayb telakkisini yalnız felsefî bir metafizik 

kavram olarak kabul etmek mümkün değildir. 

Hadislerde de genel olarak Kur’an’daki kullanım özelliklerine paralel şekilde geçen gayb 

kelimesi, sözlük anlamları dışında “sadece Allah’ın nezdinde bulunan ilim”, “gaybın 

anahtarlarını oluşturan beş şey” gibi terim anlamını yansıtacak şekilde de kullanılmıştır. 

Nitekim mi‘rac hadisinde mahiyeti bilinmeyen gök tabakalarından söz edilmekte, sidretü’l-

müntehâya varıldığı bildirilmekte, cennetten nehirlerin temaşa edildiği haber verilmektedir.71 

Kur’ân-ı Kerîm ile hadis literatürünün gayb konusuna bakışı incelendiğinde problemin 

varlık, bilgi ve ahlâk yönlerine ışık tutulduğu görülür. Kur’an’ın ortaya koyduğu varlık 

anlayışında insanın idrak ve bilgi sınırlarını aşan pek çok alan bulunmaktadır. Allah’ın zâtı, 

sıfatlarının mahiyeti, âlemin başlangıcı (mebde), ölümden sonraki hayat (meâd) vb. hususlar 

insan idrakine konu teşkil etmediği gibi ruh, melek, cin, şeytan gibi duyulur âlemin ötesinde 

bulunan varlıklar da ontik realiteleri kabul edilmekle birlikte fizik ötesi varlıklar olarak 

sunulmaktadır. 

Kur’an’ın gayb konusuna bilinip bilinememe açısından yaklaşımı meselenin epistemolojik 

boyutunu teşkil eder. Konuyla ilgili âyet ve hadislerin bazılarında gaybı sadece Allah’ın 

bildiği ifade edilmekte, bir kısmında ise Allah’ın dilediği kullarını gayb hakkında 

bilgilendirdiği, bu bağlamda Hz. İbrahim’e yer ve göklerin melekûtunun gösterildiği, Hz. 

Yûsuf’a rüya tabir etme ilminin ve kavminin yiyeceği yemekleri önceden bilme yeteneğinin 

verildiği, Hz. Îsâ’nın, İsrâiloğulları’nın evlerinde ne yiyip neleri biriktirdiklerine vâkıf olup 

bunları kendilerine haber verdiği72 belirtilmektedir.  

Hz. Peygamber’in gaybı bilmesi hususunda ashaptan farklı görüşler rivayet edilmiştir. 

Huzeyfe b. Yemân, Ebû Zer el-Gıfârî ve Selmân-ı Fârisî gibi sahâbîler, “Allah yeryüzünü 

önümde dürdü de şarkını ve garbını gördüm; “Beş gayb dışında her şeyin ilmi bana verildi” ”; 

“Mânaların başlangıcı, özü ve sonu bana verildi de cehennem bekçilerinin ve arşı taşıyan 

meleklerin kaç tane olduğunu bildim” meâlindeki hadislere73 dayanarak Resûl-i Ekrem’in 

kıyamete kadar zuhur edecek her şeyi bildiğini, ona gaybdan hiçbir şeyin gizli kalmadığını 

söylemişlerdir. Başta Hz. Âişe olmak üzere diğer bazı sahâbîlere göre ise Hz. Peygamber 

gelecek hakkında bilgi sahibi değildi, onun gaybı bildiği iddiası gerçek dışıdır.74 Öte yandan 

 
70 En‘âm 6/75; A‘râf 7/185; Mü’minûn 23/88; Necm 53/15; Sâffât 37/8; Sâd 38/69. 
71 Nesâî, “Sehiv”, 62; Buhârî, “Tefsîr”, 6/1, 31/2, “Tevhîd”, 4; “Îmân”, 7; “Menâkıb”, 41. 
72 En‘âm 6/59, 6/75; Yûnus 10/20; Hûd 11/123; Nahl 16/77; Kehf 18/26; Neml 27/65; Fâtır 35/38; Hucurât 

49/18; Âl-i İmrân 3/49, 3/179; Cin 72/26-27; Yûsuf 12/21, 37; Buhârî, “İstiskāʾ”, 29, “Tevhîd”, 4; Müslim, 

“Îmân”, 7. 
73 Müslim, “Fiten”, 19; Ebû Dâvûd, “Fiten”, 1; Nesâî, “Cihâd”, 42. 
74 Müslim, “Îmân”, 287; Tirmizî, “Tefsîr”, 7. 

114

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Mu‘tezile âlimleriyle Ebû Abdullah el-Halîmî, Ebû İshak el-İsferâyînî ve Ebü’l-Berekât en-

Nesefî gibi bir kısım Ehl-i sünnet âlimi, bazı âyetlerde geçen75 “rusül” lafzını “peygamberler” 

şeklinde sınırlandırmaktadır. Fahreddin er-Râzî, Ali b. Muhammed el-Hâzin, Beyzâvî, İbn 

Kemal, Şevkânî ve İsmâil Hakkı Bursevî gibi müfessirler ise Allah’ın peygamberler dışında 

bazı seçkin kullarını da gaybî bilgiye muttali kılabileceğini, bunun Kur’an ifadeleriyle 

çelişmediğini öne sürmektedirler. Bu âlimler, gaybî bilgi elde etmek için vahiy dışında ilham, 

keşf, rüya gibi yolların bulunduğunu söylemektedirler. İbn Haldûn da peygamberlerin yanı 

sıra riyâzet ve keramet ehli olanların gaybî bilgiye muttali olabileceğini kaydetmektedir. 

Nasların bu ayırımı karşısında epistemolojik açıdan gayb, sadece Allah’ın bildiği ve O’nun 

bildirdikleri tarafından bilinebilen şeklinde iki kısma ayrılabilir. İslâmî literatürde gaybın 

birinci kısmına “mutlak gayb”, ikincisine de “izâfî gayb” denilmektedir. Kur’ân-ı Kerîm, 

mutlak gaybın bilinmesini sadece Allah’a tahsis etmek suretiyle bu husustaki Câhiliye 

inancını reddetmektedir. Kur’an, gaybı bilme özelliğini Allah’a ait bir kemâl sıfatı olarak 

göstermekte,76 yalnız O’na ait olan bu niteliğin diğer yaratıklardan birine tahsis edilmesini 

tevhide aykırı bulmakta, gayb kapılarını zorlama denemeleri olan fal, kehanet vb. yollara 

başvurmayı yasaklamaktadır. Dinî literatürde, Allah’ın dilediklerini muttali kılacağı gayb 

alanına ait bilgi edinme yollarının vahiy ve ilhamdan ibaret bulunduğu, böyle bir bildirim 

olmadan gaybı bilmenin mümkün olamayacağı vurgulanmaktadır. Muhammed b. Ahmed el-

Kurtubî, İbn Hacer el-Heytemî, İbn Ebû Rendeka et-Turtûşî ve Ebû Bekir İbnü’l-Arabî gibi 

âlimler, hiçbir emâreye dayanmadan gaybı bildiğini iddia eden kişinin küfre düştüğünü 

söylemişlerdir. 

Gayb kavramının gizlilik ve bilinmezlik vasıflarının aslî veya ârızî bir nitelik olup 

olmadığı tartışması, bu terimin tanımı konusunda farklı yaklaşımların benimsenmesi 

sonucunu doğurmuş, Kur’an ve hadiste gayb kelimesine yüklenen anlamları değerlendiren 

İslâm bilginleri bu terimi farklı şekillerde tanımlamışlardır. Fahreddin er-Râzî, Reşîd Rızâ 

gibi tefsir âlimleriyle Ahmed eş-Şintunâvî ve Abdülkerîm Osman gibi gayb konusunda 

müstakil eser yazan müelliflere göre gayb “duyularla idrak edilemeyen”; Râgıb el-İsfahânî, 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî ve Tehânevî’ye göre “duyularla idrak edilemediği gibi akılla da 

bilinemeyen”; Seyyid Şerîf el-Cürcânî’ye göre “akıl ve duyular yanında bâtınî hislerle de 

bilinemeyen”; el-Muvattaʾ şârihi Ebü’l-Velîd el-Bâcî’ye göre “ma‘dûm ve hakkında hiçbir 

bilgi elde edilemeyen” anlamına gelmektedir. Dinî konulara pozitif yaklaşımları ile tanınan 

Ferîd Vecdî’ye göre ise gayb realitenin zıddı, ontik gerçekliği (vücûd-ı hâricîsi) olmayan, 

hayalî (zihnî) şey demektir. Bilinemezlikle gizliliğin gaybın aslî özelliği olduğunu ileri 

sürenler terimi “zâhirî ve bâtınî duyularla kavranamayan, delil ve emâresi bulunmayan, insan 

bilgisinin kapsamı dışında kalan varlık alanı” biçiminde tanımlamışlardır. Gaybın bu 

niteliklerini zaman, mekân ve şartlara göre değişen birer ârızî vasıf olarak değerlendirenler ise 

kelimeyi “duyuların idrak sınırlarını aşan mevcûd veya henüz ma‘dûm durumda olan varlık 

alanı” şeklinde tarif etmektedir. 

Zaman ve mekân engeli veya yaratılış özellikleri açısından sınırlı bir varlık olan insan gayb 

denilen alanla her an karşı karşıyadır. İnsanı merkez alan bir tasnife göre gayb mutlak ve izâfî 

şeklinde ikiye ayrılır. Mutlak gayb da hakkında hiçbir şekilde bilgi sahibi olunmayan ve vahiy 

yoluyla sadece peygamberlere bildirilen gayb olmak üzere iki kısımdır. Vahiy yoluyla 

insanlara bildirilen âhiret, ruh, melek gibi hususların mutlak gayb olarak kabul edilip 

edilmeyeceği tartışmalıdır. Reşîd Rızâ, bu tür konuların mutlak gayba dahil edilmesi halinde 

izâfî gaybın fizik âlemde bazı insanların bilip bazılarının bilmediği konulara hasredilmiş 

olacağını (meçhul mânasına geleceğini) kaydetmekte ve bunun doğru olmadığını 

söylemektedir. Literatürde mutlak gayb olarak ele alınan konuların başında “beş gayb” 

 
75 Âl-i İmrân 3/179; Cin 72/26-27. 
76 Mâide 5/109, 116; En‘âm 6/73; Tevbe 9/94, 105; Ra‘d 13/9; Sebe’ 34/48. 

115

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



(mugayyebât-ı hams)77 gelir. İzâfî gayb da fizikî âlemle ilgili ve fizik ötesi olmak üzere ikiye 

ayrılabilir. İnsanların kısmen de olsa bilgi sahibi olabildiği bu alan, hiçbir zaman sadece 

Allah’a mahsus mutlak gayb sınırlarını zorlamaz. Esasen bir kimse bir şey hakkında bilgi 

sahibi olabiliyorsa söz konusu husus onun için şehâdet konumundadır. Bu açıdan izâfî gayba 

“izâfî şehâdet” demek de mümkündür. “Gayb ile şehâdetin kesişip iç içe girdiği kavşak 

noktası varlığı” olarak nitelenebilecek bir varlık yapısına sahip bulunan insanda akıl, ruh ve 

gönül gibi adlarla anılan bazı fizik ötesi boyutlar bulunmaktadır. Kur’an, âlemde insan 

tarafından müşahede edilen her şeyin görünen yönünün, bilinen fonksiyonunun ötesinde 

görünmeyen ve bilinmeyen bir metafizik cephesinin de bulunduğunu haber vermektedir.78 

Duyulur âlemde gerçekleştiği halde zaman, mekân ve duyuların yetersizliği gibi sebeplerle 

insanın bilgi sahibi olamadığı varlık alanları da mevcuttur. 

Kur’ân-ı Kerîm’de gayb konusu ahlâk açısından da ele alınmaktadır. Âdem’in yaratılışını 

anlatan âyetler “türâb”, “tîn” ve “hame-i mesnûn” gibi kelimelerle fizik âleme ait maddî 

yönüne, ona ruh üflendiğini ifade eden âyetlerle de gayb âlemine ait yönüne dikkat çekerek 

insanı gayb ve şehâdetin birleşimi olarak göstermektedir.79 Onun yaratılışındaki bu düalizme 

çeşitli hadislerde de işaret edilmektedir.80 Kur’an’da müminlerin özellikleri anlatılırken 

“gayba inananlar”, “görmedikleri halde rablerine gönülden saygı gösterenler” şeklinde 

nitelemeler yapılmaktadır.81 Ancak burada söz konusu olan ilişki Eflâtun’daki gibi hayalî 

değil gerçektir. Zira Allah âlemle devamlı münasebet içindedir ve her an yaratma halindedir.82 

Kur’an’da insanla sürekli ilişki halinde olduğu belirtilen ikinci gaybî varlık meleklerdir. 

Melekler her an insanların yanı başında onların yaptıklarını kaydetmekte, onları tehlikelerden 

korumakta, inananlara mağfiret dilemekte ve nihayet günü gelince ruhlarını kabzetmektedir.83 

Bu anlamda üçüncü gaybî varlık ise şeytandır. Şeytan insana vesvese vererek, düşmanlık 

yaparak, kötü şeyleri güzel göstererek meleklerin aksine kişiyi olumsuz yönde etkilemeye 

çalışmaktadır.84 Kur’ân-ı Kerîm diğer bir gaybî varlık olan cinlerin hem ontik olarak varlığını, 

hem de insanlarla temasını melek ve şeytan kadar sık olmasa da vurgulamaktadır.85 Kur’an, 

insanların gaybla ontik yönden olumlu ilişki içinde bulunanlarına mümin, olumsuz olanlarına 

ise kâfir demektedir. Kur’an’a göre bu ikinciler gaybdan kendilerine yönelen yaratma, 

murakabe, yanıltma gibi mekanizmalardan habersiz oldukları için her şeyi dünya âlemi ve 

fizikî çevre ile sınırlı görürler. Hâlbuki Kur’an’ın gayb telakkisi insanın dünya hayatı ve ahlâk 

anlayışıyla sıkı sıkıya bağlantılıdır. Bu dünyada yapılan her işin gaybî âlemin bir bölümünü 

oluşturan âhiretle çok yakın münasebeti vardır. Mümin, âhiret sorumluluğuna ve gaybî 

murakabeye inanır, davranışlarını da buna göre düzenlerse İslâm’ın öngördüğü ahlâkî 

seviyeye ulaşır. 

Literatür. Gayb konusunda çeşitli müelliflerce kaleme alınan klasik ve yakın döneme ait 

pek çok eser bulunmaktadır. Bu geniş literatürün bir kısmı konuya dair âyetlerin yorumu, bir 

 
مَفَاتِيحُ الْغَيْبِ خَمْسٌ لَا يَعْلَمُهَا إِلاَّ اللَُّّ لَا يَعْلَمُ مَا فِى غَدٍ إِلاَّ اللَُّّ ، وَلَا يَعْلَمُ مَا تَغِ يضُ  الَأرْحَامُ إِلاَّ اللَُّّ وَلَا يَعْلَمُ مَتَى يَأْتِى الْمَطَرُ أَحَدٌ إِلاَّ اللَُّّ ، وَلَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَىِ   77

اعَةُ إِلاَّ اللَُّّ  السَّ تَقُومُ  مَتَى  يَعْلَمُ   Buhari, Tefsir, (Lokmân) 2; Tefsir, (Ra'd) 1 ; Tevhid, 4. Lokmân sûresinin أَرْضٍ تَمُوتُ ، وَلَا 

son âyetinin mugayyebât-ı hamsten söz eden rivayetler ışığında yorumlanması beraberinde bazı problemler 

getirmektedir. Dolayısıyla söz konusu âyette sadece üç husus gayb kapsamında tutulmuştur. Buna karşılık 

hadis rivayetlerinde beş hususun tamamına ait bilgi Allah’a özgü kılınmış, Kur’an’da yer alan, “Yağmuru 

Allah yağdırır” ifadesi yerine, “Yağmurun ne zaman yağacağını Allah’tan başkası bilemez” anlatımı geçmiştir. 

İlyas Çelebi, "Mugayyebât", Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2020), 30/372-374. 
78 Bakara 2/74; İsrâ 17/44; Hac 22/18. 
79 Âl-i İmrân 3/59; A‘râf 7/12; Hicr 15/28, 15/29. 
80 Bkz. Buhârî, “Enbiyâʾ”, 1; Müslim, “Kader”, 1. 
81 Bakara 2/3; Enbiyâ 21/49; Kāf 50/33; Mülk 67/12. 
82 Rahmân 55/29. 
83 Kāf 50/17-18; En‘âm 6/61; Mü’min 40/7; Nahl 16/32; Muhammed 47/27. 
84 A‘râf 7/200; Fussılet 41/36; Mâide 5/91; Yâsîn 36/60; En‘âm 6/43, 137. 
85 Meselâ bkz. Neml 27/17, 39; Sebe’ 34/12, 14; Cin 72/6. 

116

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kısmı da müstakil çalışmalar şeklindedir. Gaybla ilgili bazı âyetlerin tefsiri mahiyetinde 

yazılan müstakil risâleler arasında, Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin Kitâbü’l-Ğāyât mine’l-ğayb fî 

tefsîri baʿzi’l-âyât, Seriyyüddin İbnü’s-Sâiğ Muhammed b. İbrâhim’in Risâle fî îzâhı ittılâʿi’l-

ğayb fî kavlihî teʿâlâ “felâ yuzhiru ʿalâ ğaybihî ahaden” adlı risâleleriyle Azmîzâde Mustafa 

Hâletî, Ganîzâde Mehmed Nâdirî ve Muhammed b. İbrâhim el-Mısrî gibi müelliflerin aynı 

âyetin (Cin 72/26) tefsiriyle ilgili risâlelerini zikretmek gerekir. 

Kur’an’ın gayb konusundaki ana terimlerinden biri olan “mefâtîhu’l-gayb” tamlaması bu 

alana ilişkin pek çok esere ad olmuştur. Nitekim Sadreddîn-i Şîrâzî (Tahran 1971), Muhyiddin 

İbnü’l-Arabî, Sadreddin Konevî, Muhammed Bâkır el-İsfahânî, Muhammed Hicâzî el-Cîzî el-

Halvetî, İsmâil Rusûhî Ankaravî ve Zerkāvî (Kahire 1325/1907) gibi birçok müellif eserlerine 

Mefâtîhu’l-ğayb adlarını vermişlerdir. Abdülkādir-i Geylânî (İstanbul 1281), Şerefeddin 

Hüseyin b. Muhammed et-Tîbî ve Sa‘deddin et-Teftâzânî’nin gayb konusuna dair eserlerinin 

adı ise Fütûhu’l-ğayb’dır. Ayrıca Halis Albayrak Kur’ân’da İnsan-Gayb İlişkisi (İstanbul 

1993), İlyas Çelebi İslâm İnancında Gayp Problemi (İstanbul 1996) ve Mustafa Ertürk Metin 

Tenkidi Prensipleri Açısından Sahîh-i Buhârî’deki Bazı Fiten Hadislerinin Değerlendirilmesi 

adlı doktora tezini (1995), Metin Tenkidi (Gayb ve Fiten Hadisleri Örneği), adıyla 

bastırmıştır.86 

 

*8- DELİL (الدليل) 

Gerçeğe ulaştıran şey anlamında kelâm ve fıkıhta kullanılan terim delâlet kökünden 

mübalağa ifade eden bir sıfattır. 

İlk kelâm âlimlerine göre delil, herhangi bir konuda gerçeğe veya kanıtlanması istenen 

hususa ulaştıran şeydir. Sünnî kelâmın kuruluşuna önemli katkılarda bulunan Bâkıllânî’ye 

göre delil, duyularla algılanmayan ve zaruri olarak kendiliğinden bilinemeyen hususların 

bilinmesini sağlayan şeydir. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî’nin tanımı da buna yakındır. 

Gazzâlî’den itibaren delil için yapılan tarifler mantıkî bir şekil almaya başlamıştır. Gazzâlî 

delili, “yeni bir bilgi meydana getiren yani sonuca ulaştıran iki öncülün birleşmesi” şeklinde 

tarif ederken Seyfeddin el-Âmidî “delil mantıkî bir kıyastır” demiştir.  

Delil daha ziyade bir hükmün ispat edilmesini veya bir sonucun ortaya çıkarılmasını 

sağlayan vasıtadır. Gerek kendilerine has bir metot takip eden mütekaddimîn devri 

âlimlerince, gerekse metodolojide klasik mantık kurallarını esas alan müteahhirîn devri 

kelâmcılarınca yapılan tarifler, delilin bilinmeyeni ortaya çıkaran bir nevi vasıta bilgi olduğu 

hususunda birleşmiştir. İnsanı bir konu hakkında müsbet veya menfi hüküm vermeye götüren 

delil karşılığında kullanılan emâre, beyyine, hüccet, şüphe, şâhid, sened gibi değişik terimler 

varsa da her birinin az çok farklı anlamları ve değişik kullanım alanları vardır.  

Kelâm âlimleri, doğruluğundan şüphe edilen bir öncülün gerçekliğini kabul etmeye sevk 

eden delile büyük önem vermişler, hatta bu konuda aşırı gidenler delile bağlı olarak 

gerçekleşmeyen imanı geçerli saymamışlardır. Delilin “medlûl”den yani ispatlanması 

amaçlanan sonuçtan ayrı olduğu, bundan dolayı herhangi bir şekilde delilin çürütülmesiyle 

medlûlün de çürütülmüş ve gerçekliğini kaybetmiş sayılamayacağı, özellikle müteahhir 

kelâmcıların üzerinde ittifak ettikleri bir husustur. Delil, kelâm ilminin teşekkül ettiği 

dönemlerden itibaren mütekaddimîn devrinin sonuna kadar mantıkî bir kıyas formunda 

sunulmaktan çok her insanın doğuştan sahip olduğu aklî zaruretlere ve fıtrî mantığa 

dayandırılmıştır. Bu devrede geliştirilen deliller genellikle duyular âleminden elde edilen 

bilgilerden seçildiği için tecrübî karakter taşır; bunların mantık ilminin kurallarına uyup 

uymadığına önem verilmemiştir. Hatta Bâkıllânî gibi bazı kelâmcılar, kullanılan delilin 

çürütülmesi halinde kanıtlanmak istenen hususun da bâtıl olacağına hükmederek (in‘ikâsu’l-

edille/إنعكاس الأدلة) delillerin değeri ve fonksiyonu hakkında mantık kurallarına aykırı bir ilkeyi 

 
86 İlyas Çelebi, "Gayb", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1996), 13/404-409. 

117

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



benimsemişler, bazı kelâmcılar da delille kanıtlanmayan bir iddianın mutlaka gerçeğe aykırı 

olduğunu söyleyerek delili her konuda belirleyici bir ilke telakki etmişlerdir. 

Başta Gazzâlî olmak üzere Fahreddin er-Râzî, Seyfeddin el-Âmidî, Teftâzânî, Şerîf el-

Cürcânî gibi müteahhirîn devri kelâmcıları, hangi alana ait olursa olsun delilin klasik mantıkta 

esasları belirlenen kıyas şekillerinden birine göre düzenlenmesinin gerektiği hususunda 

birleşmişler, mütekaddimîn kelâmcılarınca benimsenen ilkeleri eleştirip terk etmişler, buna 

bağlı olarak da gözlem ve deneye dayanan deliller yerine ta‘lîlî kıyası kullanmışlardır. Zira 

onlara göre salt akıl ilkelerine dayanan delil duyu verilerine dayanan delilden daha doğrudur. 

Yine onlara göre bir iddiaya ilişkin delilin yanlış olması veya bir iddianın herhangi bir delille 

kanıtlanamaması onun gerçeğe aykırı görülmesi için yeterli değildir. Gazzâlî, delillerin en 

doğrusunu mantıkî kıyas formuna sokulanların teşkil ettiğini ve bunların dışında bir kanıtlama 

vasıtasının bulunmadığını söyleyerek İslâm düşüncesinin doğrulanması ve savunulması için 

kıyası temel ispat metodu haline getirmiş ve bu tutumunu Kur’ân-ı Kerîm’e dayandırmıştır. 

Gazzâlî’nin, delilin şekli ve mahiyeti konusunda kelâm ilmine getirdiği yenilik kendisinden 

sonra Râzî, Âmidî, Adudüddin el-Îcî, Beyzâvî, Teftâzânî, Cürcânî gibi âlimlerce 

benimsenerek devam ettirilmiş ve bu alandaki çalışmalar daha ileri seviyelere götürülmüştür. 

Kelâm âlimleri delili çeşitli bakımlardan tasnif etmişlerdir. Buna göre delil ihtiva ettiği 

bilginin kaynağı açısından ikiye ayrılır. 

1. Aklî Delil. Bütün öncülleri akla dayanan delildir. Mantıkçılar, öncülleri kesin bilgilerden 

oluşan aklî delillere burhan, meşhûrât veya müsellemâttan oluşanlara cedel, zanniyyât veya 

makbûlâttan oluşanlara hatâbe, vehmiyyâttan oluşanlara da safsata veya mugalata adını 

verirler. Kelâmcıların çoğunluğu da bu görüşü paylaşır. Bütün kelâmcılara göre aklî delile 

dayanarak hiçbir itikadî esas vazedilemez. Aklî delil sadece naklî delille sabit olmuş esasların 

daha iyi anlaşılmasına, doğruluğunun kanıtlanmasına ve gerektiğinde deliller arasında 

mukayese ve tercih yapılmasına katkıda bulunur. 

2. Naklî Delil. Bütün öncülleri nakle dayanan delildir. Sübûtu, özellikle İslâm’ın ilk 

dönemlerinde işitmeye bağlı olduğundan “sem‘î delil” diye anıldığı gibi “lafzî delil” diye de 

adlandırılır. Bilgiyi nakledenin doğru söylediği ancak akıl yoluyla bilinebileceğinden bu tür 

delillere “naklî-aklî delil” demeyi daha uygun görenler de vardır. Bununla birlikte naklî-aklî 

delili üçüncü bir tür olarak kabul edenler de mevcuttur. Kelâm âlimleri, itikadî konulara 

ilişkin naklî delilleri Kur’ân-ı Kerîm, hadisler ve icmâ olmak üzere üç grupta toplamışlardır. 

Kur’an’ın naklî delil oluşunda âlimler arasında herhangi bir ihtilâf yoktur. Tevâtür 

derecesinde sabit olmaları sebebiyle zaruri ilim ifade eden hadislerin de delil olarak kabul 

edilmesi hususunda ittifak vardır. Tevâtür derecesine ulaşmamış (âhâd) hadislere gelince, 

Eş‘ariyye ve Mâturîdiyye âlimlerinin çoğu, âhâd derecesinde de olsa değişik rivayet yollarıyla 

doğrulukları sabit olmuş hadisleri, Kur’an’ın ruhuna ve genel telakkisine aykırı düşmemek 

şartıyla akaidin delilleri arasında kabul etmişlerdir. Mu‘tezile âlimlerinin bir kısmı akaidde 

hadisleri bütünüyle reddederken bu âlimlerin ekserisi, bazı şartlara bağlı olarak nübüvvetin 

mûcize ile kanıtlanması ve âhiret halleri gibi konularda hadislerle istidlâl etmiştir. Nazzâm 

gibi bazı Mu‘tezile âlimleri icmâın akaidde bir delil olamayacağını ileri sürmüşlerse de 

kelâmcıların çoğunluğu icmâı itikadî konularda nasları tekit eden bir delil saymıştır. Kelâm 

ilminde naklî deliller İslâm akaidini belirleyen yegâne kaynaktır. 

Deliller ortaya koydukları sonucun değeri açısından da iki kısma ayrılır. 

1. Kat‘î Delil. Kanıtlamayı amaçladığı konuya ilişkin karşı ihtimallerin bütününü ortadan 

kaldıran delildir, buna “yakīnî delil” de denir. Aklî bir delilin kesin olabilmesi için bütün 

öncüllerinin zarûriyyât veya yakīniyyât türünden oluşması gerekir. Böyle bir delil burhan 

adını alır. Aklî deliller içinde kesin olanı sadece burhandır. Naklî delilin kesin olabilmesi için 

hem sabit oluşu hem de manaya delâleti kesinlik arz etmelidir. Bu durumda mütevâtir habere 

dayanan her naklî delil sübût açısından kesinlik taşır. Bu şarta ilâve olarak mütevâtir haberin 

118

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



mânaya delâleti de açıksa, yani anlaşılma güçlüğü taşımıyorsa buna dayanan her naklî delil 

kesinlik kazanır. 

2. Zannî Delil. Kanıtlamayı amaçladığı konuya ilişkin karşı ihtimallerin tamamını ortadan 

kaldıramayan delildir. Bu tür delillere “ilzâmî” veya “iknâî” deliller de denir. Kelâm 

âlimlerinin çoğunluğuna göre öncülleri yakīniyyât veya zarûriyyât türünden olmayıp cedel, 

hatâbe, şiir, safsatadan oluşan aklî delillerin hepsi zannî-aklî delil grubuna girer. Bunlardan 

cedelin, ortaya koyduğu sonucun kuvvetli bir zan ifade etmesi halinde burhan yerine 

geçebilecek bir karakter taşıdığını savunan âlimler vardır. Sübût ve delâlet cihetlerinden biri 

kesin olmayan bütün naklî deliller zannî niteliktedir. Mânaya delâleti açık olmayan âyetlerle 

tevâtür derecesinin altındaki bütün hadisler naklî-zannî delillerdir. Mahiyeti itibariyle şüpheye 

elverişli olmayan itikadî konularda zannî deliller yeterli görülmediğinden hadisler tek başına 

delil kabul edilmemiştir. Bununla birlikte Kur’ân-ı Kerîm’de açıkça olmasa bile işaretler 

halinde temas edilen konuları açıklayıcı mahiyette olan veya Kur’an’da bulunmayıp da genel 

esaslarına aykırı bir hüküm taşımayan âhâd hadisler âlimlerin çoğunluğu tarafından delil 

olarak kullanılmıştır. Ancak Kur’an’ın genel esaslarına veya aklın temel ilkelerine aykırı 

hükümler ihtiva eden hadisler zannî bilgi dahi ifade etmez ve delil olarak kullanılmaz. 

Mu‘tezile ve Eş‘ariyye âlimlerinin çoğunluğu, doğrulukları aklın kanıtlamasıyla 

bilindiğinden naklî delillerin tek başına yakīnî bilgi ifade etmediğini kabul ederken Cürcânî 

ile Beyâzîzâde Ahmed Efendi gibi bazı Eş‘arî ve Mâtürîdî âlimleri dinî konularda kat‘î-naklî 

delillerin kesin bilgi ifade ettiğini savunmuşlardır. Kelâm âlimlerine göre bir naklî delil aklî 

delil ile çelişirse aklî delil tercih edilir ve nakil onun ışığı altında te’vile tâbi tutulur. Zira naklî 

delil aklî delilin önüne geçirilirse naklin doğruluğunu kanıtlama imkânı kalmaz.87 

Akaid sahasında kullanılan delillerin âlim-cahil herkesi ilgilendirdiğini, dolayısıyla bu 

konudaki delillerin klasik mantık ilmini bilmeyenlerce anlaşılamayacak olan mantıkî kıyas 

formunda getirilmemesi gerektiğini savunan İbn Teymiyye ile onun görüşünü paylaşan diğer 

âlimlerin delile bakışları oldukça farklıdır. Onlara göre herhangi bir konuya ilişkin delilin 

bilgi ifade etmesi için mantıkî kıyas formuna sokulması, konunun anlaşılmasını güçleştireceği 

gibi bazı yanlış sonuçların doğmasına da sebep olabilir. Üstelik ta‘lîlî kıyas formundaki bir 

delil, büyük öncülde mevcut bilgiyi sonuç olarak sunmaktan başka fikrî bir değer taşımaz, bu 

sebeple de önceden bilinmeyen bir hususu kanıtlamış olmaz.  

Selef âlimlerine göre delil şer‘î, naklî ve aklî olmak üzere üç gruba ayrılır. Kelâm 

âlimlerince yapılan taksimin aksine şer‘î delil naklî delilden ayrıdır. Zira şer‘î delil, naklî ve 

aklî delil türlerini içine alan daha geniş kapsamlı bir muhtevaya sahiptir ve kelâmcıların 

zannettiği gibi gerçekliğinin kanıtlanması sadece onu haber verenin doğruluğunu bilmeye 

bağlı değildir; aksine, gerçekliğine ilişkin aklî deliller şeriatın esasını teşkil eden Kur’ân-ı 

Kerîm’de mevcuttur. Hatta onda aklî delillerin türlerine ilişkin temel bilgilere yer verilmiştir. 

Ne var ki bunlar klasik mantık ilminin kurallarına göre değil herkesin anlayabileceği tabii 

mantık esaslarına göre düzenlenmiştir. Selef âlimlerine göre şer‘î deliller kesin bilgi ifade 

ederken şer‘î olmayan aklî ve naklî deliller böyle değildir. Bunların bir kısmı yakīnî, bir kısmı 

da zannî, hatta bütünüyle yanlış olabilir. Zira şer‘î olmayan delillerin kesinlerini zannî 

olanlarından ayırt etmek için objektif bir ölçü yoktur. Özellikle aklî deliller alanında farklı 

ölçüler kabul edilmekte ve birbiriyle çelişen iki zıt delile bile farklı düşünürlerce kesin delil 

nazarıyla bakılabilmektedir. Şu halde bir aklî delilin doğruluğunu belirlemek için yanılmaz bir 

ölçüye ihtiyaç vardır ki bu da mutlak hakikat olan şer‘î delildir. Bundan dolayı Kur’an 

delilleri diğer bütün delillerden üstündür, doğrulukları herhangi bir sebeple sona 

ermeyeceğinden de her zaman geçerlidir. Kesin delillerin birbiriyle çelişmeyeceğini dikkate 

alan Selef âlimlerine göre Kur’an delillerine aykırı bilgiler ihtiva eden bir delil eğer aklî ise 

 
87 Yusuf Şevki Yavuz, "Delil", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1994), 9/138.  

119

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



dayandığı ilke açık değil, naklî ise sahih değildir. Sonuç olarak aklî delillerle naklî deliller 

arasında herhangi bir çelişkiden söz edilemez. 

Kelâm ilminde, İslâm akaidinin hangi esaslardan ibaret olduğunu ve bunların hangi aklî 

temellere dayandığını belirlemek amacıyla üzerinde durulan delil ihtilaflı konuların 

çözümlenmesini sağlayan bir vasıta olarak görülmüş, bir iddianın doğruluğunu veya 

yanlışlığını kanıtlamak için mutlaka başvurulması gereken bir esas kabul edilmiştir. Delil 

kavramı etrafında yürütülen tartışmaların odak noktasını, onun klasik mantıkta benimsenen 

kıyas formunda mı, yoksa herkesin doğuştan sahip olduğu basit bir mantık üslûbu içinde mi 

sunulmasının gerektiğidir. Âlimlerin çoğunluğu birinci şıkkı tercih etmiştir. Kelâm 

âlimlerince geliştirilen delilleri eleştiren filozof İbn Rüşd’e göre, itikadî konularda birleşik 

deliller yerine tek öncüllü basit deliller kullanmak hem bilginlerin hem de avamın anlayıp 

faydalanması açısından daha uygun görünmektedir. Âlimler arasındaki önemli bir tartışma 

konusunu da naklî delillerin aklî delillere tâbi kılınması ve naklî delillerin değeri meselesi 

oluşturmuştur. Allah’ın her şeyi ilmiyle kuşattığı, bilgisinin her türlü eksiklik ve yanlışlıktan 

münezzeh olduğu, ayrıca insanlara zannî bilgilerden kaçınmalarını emrettiği dikkate alınırsa 

naklî delillerin, dolayısıyla Kur’an’daki bütün delillerin kesin bilgi ifade ettiğini savunan 

görüşün daha isabetli olduğunu söylemek mümkündür.88 

Fıkıh usulü ile mantık ve kelâm ilimlerinin yakın münasebeti sebebiyle İslâm hukukunda 

delilin tanımı için bu ilimlerin tanım ve kavramlarından geniş ölçüde faydalanılmıştır. Delilin 

İslâm hukukunda biri geniş, diğeri dar olmak üzere iki tanımı vardır. İslâm hukukçularının 

çoğunluğuna ve bilhassa fukaha ekolüne mensup usulcülere göre delil, “üzerinde doğru 

düşünmek suretiyle haberî bir sonuca ulaşılması mümkün olan şey”dir. Delil ile ulaşılan bilgi 

kat‘î olabileceği gibi zannî de olabilir. Bu delilin geniş kapsamlı tanımıdır. Bazı usulcüler ise 

ilim-zan ayırımı yaparak kat‘î bilgiye (ilim) ulaştırana delil, zannî bilgiye ulaştırana da emare 

demeyi tercih etmişlerdir. Bu takdirde delil daha dar kapsamlı olarak “üzerinde doğru 

düşünüldüğünde haberî sonucu bilmeyi sağlayan şey” şeklinde tanımlanabilir. Delilin 

tarifinde yer alan “haberî sonuç” tabiriyle doğrulanabilir (tasdikî) bilgiler kastedilir ve 

mantıktaki “tasavvur” kavramı tarifin dışında bırakılmak istenir. İslâm hukuku açısından ifade 

edilecek olursa tarifte geçen haberî sonuçtan maksat şer‘î hükümdür. Böylece delil daha açık 

bir ifadeyle “şer‘î ve amelî bir hükme götüren şey” tarzında tarif edilebilir. Bunun için de 

İslâm hukukçuları hem şer‘î hükmün çıkarıldığı aslı, hem de şer‘î hüküm elde etmede 

kullanılan yöntem ve genel prensipleri delil olarak adlandırırlar. Nitekim asıl ve delil 

kelimelerinin zaman zaman eş anlamlı olarak kullanılması, usûl-i fıkhın da “fıkhın delilleri” 

olarak anlaşılması bunu teyit eder. 

Muhtelif usul ve fürû kitaplarında “bizim delilimiz, bu meselenin delili” gibi ifadelere sık 

sık rastlanır. Bu ifadelerle çok defa şer‘î hükme kaynaklık eden tafsîlî delil, bazen de icmâlî 

ve küllî delil veya bunlardan hüküm elde etmede kullanılan metot ve kaideler kastedilir. Hatta 

zaman zaman delil ile, yeni bir hükme götüren veya onu destekleyen belli ölçüde doğrulanmış 

bir önceki hüküm ve önermelerin kastedildiği de olur. Bu son anlayış delilin mantık ilmindeki 

tanımına da uygundur. Diğer bir ifadeyle delil ile ulaşılan sonuç başka yeni bir sonuç için 

delil olabilmekte ve bu ileriye doğru böylece devam etmektedir. Âyet ve hadislerin fıkhî 

meselelerde delil olarak anılması ve kullanılmasının yanı sıra âyet ve hadislerden hüküm elde 

etmede kullanılan istihsan, istislâh, sedd-i zerâi‘, örf, aslî ibâha, ihtiyat gibi metot ve 

kaidelerin de delil olarak adlandırılması bu sebepledir. Çünkü hukukçu burada, bu nevi 

yöntem ve usul kurallarını yeni bir hükme götüren bir araç olarak değerlendirmektedir. 

Şer‘î delillerin en çok bilinen ayırımlarından birisi de naklî-aklî veya sem‘î-aklî ayırımıdır. 

Naklî deliller, oluşumunda müctehidin katkısı olmayıp şâri‘den nakledilen şer‘î asıllardır. 

Bunlar da Kitap ve Sünnet’ten ibarettir. Bu ikisi, sadece doğru haber verenden işitilmekle 

 
88 Yavuz, "Delil", 9/136-138.  

120

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



bilinmesi sebebiyle “sem‘î deliller” diye de anılır. İslâm öncesi şeriatlar da netice itibariyle 

Kur’an ve Sünnet’in bilgi vermesine dayandığından bu iki delil içerisinde mütalaa edilir. 

Diğer delillere gelince, naklî delilin tanımında şâri‘den nakledilmesi, oluşumunda müctehidin 

(aklın) rolünün bulunmaması, nakil yoluyla bilinebilmesi gibi kısmen farklı kriterler 

kullanılmakta, bu sebeple de icmâ, sahâbe sözü ve örfün naklî delil sayılıp sayılmaması 

benimsenen kriterlere göre değişebilmektedir. Naklî delil, “müctehidin, bir diğer ifadeyle 

aklın katkısı olmadan şâri‘den nakledilmiş olması” ölçüsüyle tanımlandığında sadece Kitap ve 

Sünnet’in naklî delil sayılması mümkün olur. Hatta Hz. Peygamber’in kendi ictihadına 

dayanan bazı sünnet nevilerinin naklî delil sayılmaması bile düşünülebilir. Bunun yanında bir 

nevi kolektif ictihad ve ümmetin ortak kabul veya reddi niteliğini taşıyıp oluşumunda re’y ve 

ictihadın ağırlık kazandığı icmâ ile sahâbenin ictihadî görüşü mahiyetindeki sahâbe sözünün 

naklî delil sayılması doğru olmaz. Fakat naklî delil ile “hukuk ekollerinin oluşum dönemine 

kadar nakil yoluyla aktarılan bilgi kaynakları” kastediliyorsa, o takdirde sahâbe ve tâbiîn 

icmâını, sahâbe sözünü, hatta nassın üzerine bina edilen Hz. Peygamber dönemi örfünü naklî 

delil saymak mümkündür. Öte yandan icmâın ve sahâbe sözünün naklî delil sayılması, ilk 

dönem icmâının ve bütünüyle sahâbe sözlerinin sonrakilerce tartışılmasını önleme, Kur’an ve 

Sünnet’in açık bıraktığı yerde bu iki kaynağın ümmeti birleştirici bir rol üstlenmesini sağlama 

gibi bir amaçla da izah edilebilir. 

Aklî deliller ise naklî delil ile bağlantılı olmakla birlikte aklî muhakeme ve beşerî yorumun 

ağırlıkta olduğu, oluşmasında müctehidin katkısının bulunduğu delillerdir. Diğer bir ifadeyle 

şer‘î-aklî delil, müctehidin naklî delillerin dolaylı ifadelerini, genel ilke ve amaçlarını veya 

boş bıraktığı alanları gözeterek yeni şer‘î hükümler elde etmede kullanıldığı istidlâl metotları 

ve akıl yürütmeleridir. Bu zihnî faaliyetin genel adı kıyastır; re’y, ictihad, istinbat, istidlâl gibi 

terimler de buna yakın anlamlar taşır. İstihsan, istislâh, istishâb, sedd-i zerâi‘ gibi deliller bu 

grupta mütalaa edilir. 

Şer‘î delillerin naklî-aklî ayırımı, her ne kadar bunların elde ediliş ve oluşum tarzına bağlı 

görünüyorsa da yeteri kadar net değildir. Üstelik bu ayırımın önemli sonuçları da yoktur. 

Çünkü her bir grubun diğeriyle sıkı bir ilişkisi vardır. Nitekim Kur’an ve Sünnet’in ibtidâen 

delil olarak kabulü, hükümlerinin anlaşılması ve dolaylı ifadelerinden hüküm çıkarılması aklî 

istidlâle ihtiyaç hissettirdiği gibi aklî delillerin de şer‘î delil grubuna girebilmesi için nakil ile 

özel veya genel bir bağlantısının bulunması gerekir. Bu bakımdan aklî delilleri, nakil 

tarafından müsaade edilmiş ve muteber addedilmiş olmaları, naklin ilke ve amaçlarına dâhil 

bulunmaları veya naklî delilleri işletme aracı olmaları gibi gerekçelerle nakil çerçevesinde 

düşünmek mümkün olduğu gibi bütün naklî delilleri genel yöneliş itibariyle kitaba irca edip 

Kur’an’ı “aslu’l-usûl” olarak nitelendirmek mümkündür. 

Şer‘î delillerin bir başka ayırım ve derecelendirmesi de sübût ve delâlet yönündendir. 

Kur’an’ın Allah’tan Peygamber’e gelişinde ve bizlere kadar naklinde hiçbir şüphe ve kesinti 

olmadığından bütün âyetler sübût yönünden yani kaynağına aidiyetleri bakımından kat‘îdir. 

Hadisler ise belli türleri hariç sübût yönünden genelde zannîdir. Bu ayırımların sonucu olarak 

naklî deliller sübûtu ve delâleti kat‘î, sübûtu kat‘î delâleti zannî, sübûtu zannî delâleti kat‘î, 

sübûtu da delâleti de zannî şeklinde dörtlü bir ayırım ve derecelendirmeye tâbi tutulur. Bu 

aynı zamanda deliller ve delillerin alt türleri arasındaki hiyerarşiyi ve çatışma halinde 

hangisinin öncelik taşıyacağını belirlemeye de yardımcı olur. Şer‘î deliller, hükme delâletinin 

kuvvetine göre kat‘î ve zannî şeklinde ikiye ayrılır. Kendisinden şer‘î bir hükmün açıkça 

anlaşıldığı ve başka türlü anlaşılmasının doğru olmayacağı deliller delâleti kat‘î, dolaylı 

şekilde hüküm bildiren, yorum ve izaha muhtaç olanlar da delâleti zannî delillerdir. Kur’an ve 

Sünnet’te her iki nevi delil mevcuttur. Hatta bir âyet veya hadis bir yönden kat‘î, diğer yönden 

zannî delâlete sahip olabilir. Kıyas ve diğer aklî delillerin şer‘î hükme delâletleri ise daima 

zannîdir. Fıkıh usulünde delâletin tanımı ve nevileriyle ilgili olarak yer alan ayrıntılara ve 

delil-medlûl ilişkisine paralel olarak delil daha birçok açıdan farklı ayırım ve adlandırmalara 

121

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



tâbi tutulabilir. Meselâ sem‘î delillerin asl, ma‘kulü’l-asl, istishâbu’l-hâl şeklinde üçlü ve lafzî 

deliller-mânevî deliller şeklinde ikili ayırımdan söz edilir. Yine fıkıh usulünde yer alan ibare, 

işaret, delâlet ve iktizâ ile delâlet; mantûk ve mefhûm ile delâlet; mutabakat, tazammun ve 

iltizam ile delâlet ayırımları da delilin benzeri ayırım ve adlandırmalara tâbi tutulmasını 

mümkün kılmaktadır. 

Kitap ve Sünnet’in şer‘î delil olarak kabulünde görüş birliği vardır. İcmâ ve kıyas da büyük 

çoğunluğa göre şer‘î delildir. Bu dört delil usul kitaplarında “şeriatın asılları” (usûlü’ş-şer‘) 

olarak anılır. Bununla birlikte sadece Kitap ve Sünnet’i veya kitap, sünnet ve icmâı kabul edip 

kıyası daha tâlî ve farklı bir konumda ele almak da mümkündür. Bu yaklaşım tarzı ise kıyasın 

bir delilden ziyade diğer üç delilden hüküm elde etme (istismar, istinbat) metotlarından biri 

sayılmasıyla veya ilk üç delilin kat‘î, kıyasın ise zannî delil kabul edilmesinden kaynaklanan 

derece farklılığının gösterilmesi gayretiyle izah edilebilir. Delillerin asl-ma‘kūlü’l-asl 

şeklindeki ayırımında da “asl” ile kitap, sünnet ve icmâ “ma‘kūlü’l-asl” ile lahnü’l-hitâb, 

fahve’l-hitâb, ma‘ne’l-hitâb (kıyas), istidlâl bi’l-hasr gibi, naslardan hüküm çıkarmada 

kullanılan dil ve mantık kuralları ve akıl yürütme metotları kastedilir. Buna karşılık bu ilk üç 

delile kıyas ve istidlâli ayrı ayrı ilâve edip şer‘î delilleri beş olarak gösterenlerse kıyası daha 

dar ve teknik anlamda alıp kıyas dışındaki diğer aklî delil ve metotları istidlâl başlığı altında 

toplamak isterler. Bütün bu tasnifler, şer‘î deliller arası hiyerarşiyi ve İslâm hukukçularının 

hüküm verirken gözettikleri sırayı ana hatlarıyla ortaya koymaktadır. Bununla birlikte gerek 

bu delillerin mahiyet ve kapsamını tespitte, gerekse naklî delillerden hüküm elde etme kaide 

ve metotları olan aklî delillerin delil olarak kabulü, kullanımı, derecelendirilmesi ve hatta 

adlandırılmasında hukukçular ve hukuk ekolleri arasında zaman zaman ciddi görüş ayrılıkları 

olmuştur. Bu da İslâm hukuk doktrininde yer alan zengin görüş farklılıklarının önemli bir 

sebebini teşkil eder. 

Kitap ve bunun etrafında kademe kademe yer alan diğer şer‘î deliller, netice itibariyle 

insanlığa doğru yolu gösterme, selim aklın ve fıtratın da gerektirdiği bir hayat tarzını tesis 

etme, ferdî ve sosyal dengeyi ve düzeni sağlama gibi gayelere matuftur. Bu sebeple şer‘î 

deliller hem kendi içinde bir bütünlük ve tutarlılık arz eder, hem de aklıselimle, fıtratla, 

insanlığın ortak ideal ve değerleriyle tam bir uyum gösterir. Deliller arasında, nakil ile akıl 

arasında gerçekte çatışma yoktur. Bir çatışma gözüküyorsa bu sübjektif bakış açılarına, 

çatışan delillerden birinin yanlış algılanmasına ve değerlendirilmesine bağlanmalıdır.89 

 

*Kaynakça 

Akman, Mustafa, “Bazîdî'nin 'Âdât û Rusûmatnâmeê Ekrâdiyye'sinde Değindiği Batıl 

İnançlar”, V. International Halich Congress on Multidisciplanary Scientific Research, 

January 15-16, Istanbul, (2023), 1152-1168. 

Akman, Mustafa, “Mela Mehmûdê Bazîdî’nin “‘Âdât û Rusûmatnâmeê Ekrâdiyye” Adlı 

Eserinde Anlattığı Gelenek ve Göreneklerin Günümüzdeki Durumu ve İslâm İnancı 

Açısından Değerlendirilmesi”, II. Uluslararası Zap Havzası Sempozyumu Kültürel Miras 

ve Sözlü Gelenek: Bildiriler, 21-23 Ekim (2022), 37-108. 

Bardakoğlu, Ali, "Delil", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1994), 9/138-140. (Bu bölüm 

en son 09.11.2023 tarihinde güncellenmiştir.) 

Bolay, Süleyman Hayri, "Akıl", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1989), 2/238-242. 

Çelebi, İlyas, "Gayb", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1996), 13/404-409. 

Çelebi, İlyas, "Mugayyebât", Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2020), 30/372-374. 

Hökelekli, Hayati, "Duyu", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1994), 10/8-12. 

Hökelekli, Hayati, "İdrak", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2000), 21/477-478. 

Öğüt, Salim, "Firâset", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1996), 13/117-118. 

 
89 Ali Bardakoğlu, "Delil", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1994), 9/138-140.  

122

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Tanyu, Hikmet, "Ahd-i Cedîd", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1988), 1/506. 

Tarakçı, Muhammet, "Vahiy", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2012) 42/443-447. 

Uludağ, Süleyman, "Akıl", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1989), 2/246-247. 

Uludağ, Süleyman, "Basîret", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1992), 5/103. 

Uludağ, Süleyman, "Firâset", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1996), 13/116-117. 

Yavuz, Yusuf Şevki, "Akıl", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1989), 2/242-246. 

Yavuz, Yusuf Şevki, "Delil", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1994), 9/138. (Bu bölüm 

en son 09.11.2023 tarihinde güncellenmiştir.) 

Yavuz, Yusuf Şevki, "Vahiy", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2012), 42/440-443. 

 

 

123

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



HALKIN BİLGİ KAYNAKLARI II 

(Çaba ve Tefekküre Dayalı Kaynaklar) 

PUBLIC INFORMATION RESOURCES II 

(Labor and Talent Based Resources) 

 

Assoc. Prof. Mustafa AKMAN 

Hakkari Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-6675-1315 

Özet 

Semavî dinler, indikleri peygamberler üzerinden toplumları, aklıselime dayalı huzur ve 

mutluluk yollarını göstererek aydınlatmışlardır. Peygamberler kitleleri aydınlatırken 

sundukları aklî deliller ve muteber kaynaklarla onların öncelikle akıllarına hitap etmiş bu 

arada duygularını da ihmal etmemişlerdir. Fakat duygularını, mutlaka aklî melekelerinin 

kontrolünde tutarak kendi pratikleriyle anlaşılır hale getirdikleri ilahî mesaja tabi olmalarını 

istemişlerdir. Ne var ki zamanla inananlar, bazı zihin yönlendiriciler marifetiyle duygularına 

mağlup olmuş; envaitürlü bilgi kaynaklarına muhatap olmuş ve böylelikle toplumda farklı 

algılara sahip olmuşlardır. Söz konusu envaitürlü bilgi kaynaklarından önce Allah Teâlâ biz 

insanlara bilgi edinelim ve edindiğimiz bilgileri harmanlayıp değerlendirelim diye mantık, 

düşünme yeteneği vermiş ve bunun mümkün olabilmesi için de bilgi ve ilim edinmemizi 

mümkün kılmış ve bunula da re’y, tahrîc, kıyas ve felsefe yaparak sonuçlara ulaşmamızı 

istemiştir. Biz de bu bildirimizde söz konusu kavramları 1- re’y, 2- bilgi, 3- ilim, 4- tahrîc, ve 

5- kıyas sırasıyla işleyeceğiz. Büyük ölçekte Diyanet İslâm Ansiklopedisi’nde (DİA) bahsi 

geçen başlıkların tartışıldığı maddelerin metinlerinden istifadeyle hazırladığımız bu 

içeriklerde anlatılan hususlara genelde ayrı kaynak taraması yapmadık. Bu maddelerin 

kendilerini kaynak mesabesinde kabul ettik. Ancak az da olsa bazı hususlarda duruma göre 

farklı kaynaklardan da yararlandık.  

Anahtar Kelimeler: Halk, Bilgi Kaynakları, Yetenek ve Emek. 

Abstract 

The divine religions have enlightened the societies by showing them the paths of peace and 

happiness based on common sense through the prophets they have sent down. While 

enlightening the masses, the prophets have primarily addressed their minds with the rational 

evidence and reliable sources they have presented, while not neglecting their feelings. 

However, they have always kept their feelings under the control of their rational faculties and 

wanted them to follow the divine message that they have made understandable through their 

own practices. However, over time, believers have been defeated by their feelings through 

some mind-directors; they have been exposed to a variety of sources of information and thus 

have had different perceptions in society. Before these sources of information, Allah 

Almighty has given us humans the ability to reason and think so that we can acquire 

knowledge and combine and evaluate the information we have acquired, and for this to be 

possible, He has made it possible for us to acquire knowledge and science, and He has wanted 

us to reach conclusions by using opinion, narration, comparison and philosophy. In this 

report, we will process the concepts in question in the order of 1- opinion, 2- knowledge, 3- 

knowledge, 4- interpretation, 5- comparison, 6- logic, 7- thinking and 8- philosophy. In these 

contents, which we have prepared largely by using the texts of the articles discussing the titles 

mentioned in the Diyanet Islamic Encyclopedia (DİA), we have generally not conducted a 

separate source search for the issues explained. We have accepted these articles as sources 

themselves. However, in some cases, we have also used different sources depending on the 

situation.  

Keywords: People, Information Resources, Talent and Labor. 

 

124

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4

https://orcid.org/0000-0000-0000-0000


*1- RE’Y (الرأي)  

Görüş, düşünce, kıyas, nasla düzenlenmemiş şer‘î-amelî bir meselede ortaya konan kanaat 

anlamlarında bir terim olan re’y'in, “gözle görmek” yanında “akıl gözüyle görmek, kalp 

gözüyle görmek; bilmek, anlamak; düşünmek, zannetmek” gibi mânaları bulunmaktadır. 

Ayrıca  “görülen şey, düşünülen şey, şahsî kanaat, eğilim” gibi mânalara gelen re’y kelimesi, 

dinî literatürde geniş ve dar kapsamlı kullanımları olan bir terimdir. 

Aynı kökten türeyen rü’yet “gözle görmek”, rü’yâ ise “uykuda görmek” demektir. Kur’ân-ı 

Kerîm’de re’y kelimesinin geçtiği iki âyetten başka1 326 yerde aynı kökten gelen kelimeler 

yer alır. Bunların bazısında yıldız, güneş, ateş vb. maddî bir cismin gözle görülmesinden, 

bazısında rabbinin burhanını görmek, rabbinin büyük âyetlerini görmek2 gibi kalp/akıl 

gözüyle görmekten söz edilmektedir. Hadislerde re’y kelimesi çokça geçtiği gibi türevlerine 

de oldukça sık rastlanmaktadır. Bazı hadislerde re’y terim anlamına yakın bir içerikte 

kullanılmıştır. 

Geniş anlamıyla re’y için daha çok kalp/akıl gözüyle görme anlamı doğrultusunda olmak 

üzere “sonuç itibariyle isabetli olanı çıkarsama”, “sonuçtaki durumu çıkarsama” gibi tanımlar 

verilmiştir. Bunlar re’yin bir akıl yürütme mekanizması olarak algılandığını göstermektedir. 

Ebü’l-Bekā’nın yer verdiği “istenilen sonuca ulaştırması umulan öncüller üzerinde düşünme” 

şeklindeki tanım yukarıdakilerin daha teknik hale getirilmiş biçimidir. Aynı müellifin 

zikrettiği “kişinin zıt iki şeyden birinin doğruluğunu kuvvetle muhtemel bulması” tanımı ise 

re’yin mahiyeti yanında epistemolojik değerine de işaret etmektedir. 

Fıkıh ve fıkıh usulündeki dar anlamıyla re’y özellikle vahiy/nas mukabilinde, fakat ona 

muhalefet anlamı içermeyen şahsî kanaati ifade eder. Hz. Peygamber’in, “Ben vahiy inmemiş 

hususlarda aranızda re’yimle hüküm veriyorum” sözü3 re’yin bu mânadaki kullanımının ilk 

örneklerinden birini oluşturur. Diğer bir örnek, Bedir Gazvesi’nde ordugâhın kurulacağı yeri 

Allah’ın emriyle mi yoksa re’y ile mi belirlediğini soran sahâbîye onun “re’y ile” şeklindeki 

cevabıdır. Resûl-i Ekrem’in, hükmünü bulamadığı meselelerde neye göre hüküm vereceği 

şeklindeki sorusuna, “Re’yimle ictihad ederim” diye karşılık veren Muâz b. Cebel’in bu 

cevabı hakkında takdirkâr bir ifade kullanmasıyla4 ortaya çıkan “ictihâdü’r-re’y” tabiri, re’yin 

ve özellikle ictihadın terim anlamına kavuşma sürecinde önemli bir aşamayı temsil eder. Bu 

kavramlaşma esasen re’yin genel kabul gören yönüne de işaret etmektedir. Nitekim re’y 

ictihadının daha sistematik hale getirilmesiyle birlikte ictihad kelimesi re’y anlamını da 

içerecek biçimde tek başına kullanılmaya başlanmıştır. İlk dönem literatüründe görülen 

“ictihâdü’r-re’y, ictihâd bi’r-re’y”, bazan da “re’y ve ictihad” şeklindeki kullanımlar bu geçiş 

döneminin izlerini taşır. Re’yin sağduyuyu temsil edip âdil, ihtiyatlı, yararlı, pratik olanın 

araştırılması mahiyetinde olduğunu gösteren tanımlar, re’y taraftarlarını re’y karşıtlarınca 

nefsânî arzu ve eğilimlerine uymakla suçlanmaktan kurtaramamıştır. İbn Hazm’ın “insanın 

burhana/kanıta dayalı olmaksızın doğru sandığı şey” biçimindeki re’y tanımında olduğu gibi 

re’y karşıtlarına ait tariflerin de daha çok kendi temel kabullerinin etkisi altında yapılmış 

olduğu görülmektedir. İbn Hazm’ın eserleri hariç Sünnî literatüründe kıyas ve re’y ayrı 

kavramlar olarak birbirine atfedildiği gibi kıyas kelimesi re’yi açıklamak için de 

kullanılmaktadır. Buna karşılık İbn Hazm re’y, kıyas ve ictihad terimlerini birbirinden ayrı 

değerlendirmekte titizlik gösterir. Ona göre kıyas nassa, re’y ise burhana/kanıta dayanmadığı 

için hiçbir şekilde şer‘î hüküm kaynağı olamaz; ictihad ise bulunması umulan yerlerde gerçeği 

arama yolunda bütün gayretini harcama faaliyetidir. 

Re’yin sahâbe döneminde bir vâkıa olarak varlığını kabul hususunda hemen bütün ekoller 

arasında tam bir mutabakat vardır; çünkü sahâbenin re’ye başvurduğu çeşitli uygulama 

 
1 Âl-i İmrân 3/13; Hûd 11/27. 
2 Yûsuf 12/24; Necm 53/18. 
3 Ebû Dâvûd, “Akzıye”, 7. 
4 Ebû Dâvûd, “Akzıye”, 11; Tirmizî, “Ahkâm”, 3. 

125

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



örnekleriyle ve birçok sahâbîden nakledilen, “Ben bunu re’yimle söylüyorum” gibi ifadelerle 

sabit görünmektedir. Hatta İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî sahâbenin, tâbiînin ve daha sonra 

gelenlerin re’y ile amel üzerinde icmâ ettiklerini, onların fetva ve kazâî kararlarının onda 

dokuzunun âyet ve hadislerin açık anlamlarıyla ilgisinin bulunmayıp sadece re’ye dayandığını 

söyler. Tartışma, sahâbenin re’ye başvurmuş olmasında değil bu vâkıadan hareketle kıyas ve 

ictihada intikal etmenin mümkün olup olamayacağı noktasında ortaya çıkmaktadır. Kıyasa 

metodolojilerinde yer veren ekoller sahâbenin re’ye başvurmuş olması vâkıasını kendileri için 

bir dayanak haline getirirken re’ye hiçbir boyutuyla metodolojilerinde yer vermeyen Şîa ve 

Zâhirî ekolleriyle bir kısım Mu‘tezile sahâbenin re’ye başvurmasını farklı şekilde 

yorumlamıştır. Şîa ve bir kısım Mu‘tezile başta olmak üzere re’y karşıtı ekol ve şahısların, 

re’yin ilk defa sahâbe döneminde ortaya çıktığını özellikle vurgulamaları bir yönüyle Hz. 

Peygamber’in re’ye başvurmadığını ima amacı taşır. Sünnî usulcülerin ve Mu‘tezile’nin 

büyük çoğunluğu Resûl-i Ekrem’in re’ye başvurduğunu kabul ederken Şîa, Zâhirîler ve bir 

kısım Mu‘tezile bunu kabul etmez. İbn Hazm, Resûlullah’ın din konusunda sadece Allah’tan 

geleni söylediğini vurgulamakla birlikte dünya işlerinde re’ye başvurduğunu kabul eder. İbn 

Hazm’ın, re’yi ilk ihdas edenlerin Kûfe’de Ebû Hanîfe, Basra’da Osman el-Bettî ve 

Medine’de Rebîatürre’y olduğu şeklindeki iddiası re’yin sistematik biçimde fetva ve yargıda 

kullanılmasıyla ilgili olduğu için daha önceki dönemlerde re’yin varlığını kabul etmesiyle 

çelişmez. 

Re’yin sahâbe devrinde ortaya çıkıp yaygın bir kullanım alanına sahip olduğu genellikle 

kabul edilse de ekollerin sahâbenin bu tutumu hakkındaki yaklaşımları farklılık gösterir. 

Kıyas taraftarları kıyası re’y üzerinden meşrulaştırmaya ve temellendirmeye çalışırken kıyas 

karşıtları bunun geçersizliğini gösterme çabası içindedir. Birçok usul kitabında kıyas bahsinin 

giriş kısmında bu tartışmalara yer verilmesi re’y ile kıyas arasındaki bu ilişki sebebiyledir. 

Kıyas karşıtlarından Nazzâm’ın dahil olduğu bir grup Mu‘tezile kelâmcısı re’ye başvurdukları 

için sahâbeyi ağır şekilde eleştirirken re’y ve kıyas karşıtı olanların büyük çoğunluğu 

sahâbenin bu uygulamasını onların dindeki konumlarını sarsmayacak biçimde yorumlama 

yoluna gitmiştir. Eleştirisinin sahâbeyi kötüleme (ta‘n) boyutuna varması Nazzâm’ın 

inancının sorgulanmasına ve ağır biçimde itham edilmesine yol açmıştır. Başta Kādî 

Abdülcebbâr olmak üzere konuya ilişkin tartışmaları derli toplu aktaran Mu‘tezile 

kelâmcılarının verdiği bilgiler dikkate alındığında sahâbe re’yinin mahiyetiyle ilgili yorumlar 

şöyle özetlenebilir: Sulh ve tavassut, akıl yolunu izleme, nassın kapalı delâletini ortaya 

çıkarma, mezhep ve itikad, kıyas ve ictihad. 

Sulh ve tavassut yorumu sahâbe re’yinin “bağlayıcı hüküm verme” anlamında olmayıp 

ihtilâfa düşenleri barıştırma, uzlaştırma niteliğinde olduğunu belirtmektedir. İlk dönem fıkıh 

usulü eserlerinde yer alan bu görüş Mu‘tezile’den Ca‘fer b. Mübeşşir’e nisbet edilir. 

Sahâbenin re’ye başvurduğunu kabul etmekle birlikte bunun bağlayıcı hüküm verme amacı 

olmaksızın daha âdil ve ihtiyatlı olana hükmetme mahiyetinde olduğunu söyleyen re’y 

karşıtlığıyla ünlü İbn Hazm’ın yaklaşımını da bu çerçevede görmek mümkündür. Sulh görüşü 

Sünnî müellifleri yanında Kādî Abdülcebbâr, Ebü’l-Hüseyin el-Basrî gibi kıyas taraftarı 

Mu‘tezile usulcüleri tarafından eleştirilir. Sahâbe re’yinin bağlayıcı bir hüküm değil ara 

buluculuk ve uzlaştırma niteliğinde olduğunu öne sürenleri eleştiren Şemsüleimme es-Serahsî, 

aksine sahâbe re’yinin çoğunun fetva ve bağlayıcı hüküm niteliği taşıdığını öne sürer. Kādî 

Abdülcebbâr sahâbe re’yinin akıl yolunu izleme mahiyetinde olduğu görüşünü de eleştirirken 

sahâbe arasında tartışılan konuların çoğunun aklın hüküm vermesine açık nitelikte olmadığını 

ve karşılaştıkları yeni meselelerin hükümlerini belirlemeye çalışırken sahâbenin nakil 

yolundan gidenlerin usulünü izlediğini belirtmiştir. 

Birçok sahâbîden nakledilen, “Ben re’yimle hüküm veririm” veya “Re’yimle ictihad 

ederim” sözüyle nassın kapalı delâletini ortaya çıkarmanın kastedildiği öne sürülmüştür. Bu 

iddia re’yi kıyas ve ictihad olarak yorumlayanlarca çeşitli şekillerde eleştirilmiştir. Nassın 

126

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



gerek açık gerekse kapalı anlamıyla istidlâlin asla re’y diye adlandırılamayacağını 

savunanların temel gerekçesi, -Muâz b. Cebel hadisinden de anlaşılacağı üzere- ictihâdü’r-

re’y tabirinin âyet veya hadis nassıyla düzenlenmiş bir hükmün aranıp bulunması için değil 

kıyas gibi gālib-i zanna götüren yollarla çıkarılacak hükümler için kullanılmasıdır. Geniş 

anlamıyla re’y kelimesinin, mevcut olan bir şeyin araştırılması değil ister din isterse dünya 

işleriyle ilgili olsun gālib-i zanna götüren yollarla meselelere çözüm aranması hakkında 

kullanılması da bu eleştiriyi destekleyen bir kanıt olarak zikredilir. 

Sahâbe re’yinin “mezhep ve itikad” anlamında olduğunu ileri sürenlerce bununla ne 

kastedildiği hakkında farklı açıklamalar yapılmıştır. Bir izaha göre bu, belli bir re’y/görüş 

sahibinin kendi görüşünün hak olduğuna kesin gözüyle bakması ve diğer görüşlere karşı 

çıkması demektir. Diğer bir açıklama ise, “Falan kişi kaderci görüşe sahiptir” (fülânün yerâ 

el-cebr) gibi ifadelerden hareketle bunun zan değil kesin bilgiyle ulaşılmış akaid alanıyla ilgili 

kanaatleri belirtmek için kullanılmış olabileceği yönündedir. Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, re’yin 

itikadî veya zannî içeriğe sahip olabileceğini ve buna nas ya da akıl yürütme yoluyla 

ulaşılabileceğini belirtir. Basrî’ye göre akıl yürütme yoluyla ulaşılan itikadın ve zannî delil 

(emâre) yoluyla ulaşılmış zannın re’y olarak isimlendirilmesinde tartışma yoktur; çünkü 

“fülânün yerâ el-cebr” gibi kullanımlar çok yaygındır. Ancak Basrî, nas yoluyla oluşan itikadî 

ve zannî görüşler için re’y tabirinin kullanılmasını ihtiyatla karşılar. Şiî usulcü Şerîf el-

Murtazâ, re’yin gerek zannî gerekse kat‘î delile dayanan görüşler için kullanılabileceği 

noktasında Kādî Abdülcebbâr ve Basrî ile aynı kanaattedir. Bununla birlikte re’yin zannî 

delillerden ziyade kesin delillere dayanan kanaatler için kullanıldığını ifade ederek sahâbe 

re’yinin de bu anlamda olabileceğini, dolayısıyla onların re’ye başvurmuş olmasından 

hareketle kıyasın hüccet oluşunun kanıtlanamayacağını söyler. Kādî Abdülcebbâr, sahâbe 

re’yinin bir mezhep ve itikad olduğunun tevâtüren sabit bulunduğunu belirtirken bunun 

ictihada (zan ve emâre) tâbi bir kanaat niteliği taşıdığını, onların bu tür kanaate dayanarak 

hüküm ve fetva verdiklerini, dolayısıyla sahâbe re’yini başka türlü yorumlamanın mümkün 

olmadığını savunur. Kādî Abdülcebbâr’ın el-ʿUmed adlı eserine Basrî tarafından yapılan 

şerhte ise sahâbe re’yinin mezhep ve itikad değil “gālib-i zanna dayalı kıyas ve ictihad” 

anlamında olduğu kaydedilir. Mezhep ve itikad tabirinin hem zannî hem kat‘î delillere 

dayanan görüşler için kullanılmaya elverişli olduğu yönündeki açıklamaya dayanılarak 

Mu‘tezile usulcülerinden nakledilen iki yaklaşım arasında öz ve sonuç itibariyle bir çelişki 

olmadığı söylenebilir. 

Sahâbe re’yinin “kıyas ve ictihad” anlamına geldiği, Sünnî mezheplerin tamamı ve 

Mu‘tezile’nin Basra ekolü başta olmak üzere kıyası benimseyen bütün ekoller tarafından 

kabul edilir. Sahâbe re’yinin kıyas içerikli olduğuna katılmakla birlikte re’y ile fetva verme ve 

amel etmenin sahâbenin özel konumları sebebiyle onlara mahsus bir müsaade sayan bir görüş 

de vardır. Re’yin kıyas ve ictihad diye kabul edilmesi bazı sahâbîlerden genel olarak re’y, 

özel olarak kıyas aleyhinde nakledilen rivayetlerin te’vilini kolaylaştırmaktadır. Re’y 

karşıtları bu rivayetlerin bir kısmından hareketle re’yi bid‘at ve re’ycileri bid‘at ehli diye 

tanımlamaya çalışsalar bile bu tür yorum ve değerlendirmelerin şâz kaldığını söylemek 

mümkündür. Çünkü fiilen kıyas ve ictihada başvurduğu sabit olan sahâbenin re’y karşıtı 

sözleriyle fiilen kullandıkları kıyas ve ictihadı kastetmiş olmaları düşünülemeyeceğine göre 

bunlarla re’yin bazı kullanım tarzlarını hedef aldıklarını kabul etmek ve re’y karşıtı sözlerini 

bu hakikatle çelişmeyecek biçimde yorumlamak gerekir. Sahâbeden nakledilen re’y/kıyas 

karşıtı rivayetlerin ne anlama geldiği konusunda çeşitli yorumlar yapılmıştır. Meşhur bir 

yoruma göre kötülenen re’y ile yerinde yapılmayan kıyas ve ictihad kastedilmektedir. Nassın 

mevcudiyetine rağmen ictihad, re’y ve ictihada açık olmayan konularda ictihad ve doğrudan 

nasla düzenlenmiş bir konuda nassa aykırı bir sonuca götüren kıyas bu kabildendir. Eleştirilen 

örneklere bakıldığında bununla daha çok sünneti işlevsiz bırakma sonucuna götüren re’yin 

kastedildiği görülür. Diğer bir yoruma göre ise kötülenen, “asıldaki illetin fer‘de sabit 

127

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



olmadığı kıyas” anlamındaki re’ydir. Sened açısından yapılan eleştiriler bir yana Hz. 

Peygamber’e isnad edilen re’y/kıyas karşıtı rivayetler de hemen hemen aynı doğrultuda 

yorumlanır. Belirtilen ihtimallerin yanında kıyasın art niyetli kişilerce kötüye 

kullanılabileceği ya da kıyasla ulaşılan sonucun şahsî görüş olmaktan ziyade bağlayıcı bir nas 

gibi telakki edilebileceği endişesini dile getirmenin amaçlandığı da söylenebilir. Re’ye 

başvuran sahâbîlerin ve müctehid imamların, “Bu benim görüşümdür” diyerek re’yi 

kendilerine nisbet etme konusunda titizlik göstermeleri bu sonuncu endişeyi bertaraf etmeye 

yönelik olmalıdır. İbn Kayyim el-Cevziyye hîle-i şer‘iyyeyi de kötülenen re’y kapsamına 

dahil eder. Bu yaklaşım tarzının sonucunda re’y “övülen, kabul gören sahih re’y”, 

“kötülenen/yerilen, reddedilen bâtıl re’y” şeklinde ikiye ayrılır. Deliller hiyerarşisine uyularak 

âyet ve hadisler vasıtasıyla bir hüküm bulunamadığında başvurulan re’y sahih re’y olarak 

kabul edilip nassa muhalif re’y ve nasları araştırmadan veya anlamları üzerinde yeterince 

düşünmeden dinde zan ve tahminle konuşmak bâtıl re’y kapsamında görülür. Allah’ı isim ve 

sıfatlarından soyutlama (ta‘tîl) gibi itikadî konularla ilgili re’y de bâtıl re’yin bir üçüncü türü 

olarak gösterilir. 

Re’y ile Amelin Hükmü. Fıkıh sistemlerinde kıyasa yer vermeyen Şîa ve Zâhirîler’le 

Mu‘tezile’den bazı kelâmcılar çeşitli gerekçelerle re’ye başvurmanın câiz olmadığını 

savunurken dört mezhebin içinde bulunduğu çoğunluk re’y ile amel konusunda sahâbe, tâbiîn 

ve sonraki nesillerin icmâı bulunduğunu, bu icmâ karşısında bazı sahâbîlerden âhâd yolla 

nakledilen re’y karşıtı sözlerin bir değerinin kalmayacağını, re’yin de kıyas ve ictihaddan 

bağımsız düşünülemeyeceğini belirtir. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî’nin fıkhın onda 

dokuzunun re’y olduğu ve Pezdevî’nin fıkhın re’y olarak da isimlendirildiği yönündeki 

tesbitleri re’yin terim anlamıyla kullanımının daha çok fıkıh alanıyla ilgili olduğunu gösterir. 

Bu nokta dikkate alındığında re’yin nassın lafzî anlamını ifade etmek için kullanılmadığı 

rahatça söylenebilir. Nassın zâhirî anlamının dil yönünden neye tekabül ettiğinin 

belirlenmesinde re’ye başvurma mümkün olmakla beraber bu durumda da sonuçta yine re’y 

ile değil nas ile amel edilmiş olmaktadır. Meselâ annenin payının üçte bir olduğunu bildiren 

âyet (en-Nisâ 4/11) koca ve ana-babanın mirasçı olduğu durumla ilgili olarak yorumlanırken 

annenin payının terekenin üçte biri mi yoksa koca hissesini aldıktan sonra kalanın üçte biri mi 

olduğunu belirlemek için re’ye başvurulması böyledir. 

Re’yin nasların lafzî anlamıyla değil bu anlamın uygulama alanının genişletilmesiyle ilgili 

olduğu tesbiti bir yönüyle ehl-i hadîs-ehl-i re’y ayrışmasını da açıklar. Fıkhın re’y aracılığı ile 

nasların lafzî mânalarını aşma boyutu içermesi kaba bir tasnifle lafzî anlam yanlılarının ehl-i 

hadîs, lafzî anlamı re’y yoluyla açıp genişletmeye çalışanların ehl-i re’y olarak 

isimlendirilmesine yol açmıştır. Anlam genişletme işleminde katılık ve sıkılık dereceleri tasnif 

yönünden nisbî bir karışıklığa sebep olmuş, bir kişi veya ekolün bazı yazarlar tarafından ehl-i 

hadîs kapsamında gösterilirken bazıları tarafından ehl-i re’y kapsamında gösterildiği 

olmuştur. Bu tasnif dikkate alındığında ehl-i re’yin, şer‘î hükümlerin tesbitinde kıyasa 

başvuranların tamamını içine alan bir tabir olması gerekir. Ancak kıyasın genel kabule mazhar 

olması sebebiyle bu hususun ehl-i re’yden sayılmak için çoğunlukla yeterli görülmediği, 

özellikle istihsan ve istislâha başvuranların ehl-i re’ye dahil edilmeye çalışıldığı 

görülmektedir. Yakın anlamda kullanılan ashâb-ı re’y tabirinin ehl-i re’yin eş anlamlısı 

olduğu söylenebilirse de literatürde yer alan bazı ifadeler ashâb-ı re’y tabirinin yalnızca Ebû 

Hanîfe ve arkadaşları için kullanılmış olabileceği ihtimalini gündeme getirmektedir. Meselâ 

Ebü’l-Yüsr el-Pezdevî, Ebû Hanîfe ve ona tâbi olan âlimlerin ashâb-ı re’y diye 

isimlendirildiğini söyleyerek bunu onların kalp/akıl ile görme yani mârifet işinde ihtisas 

sahibi olmalarına bağlar. Fahreddin er-Râzî’nin daha açık bir şekilde ashâb-ı hadîs tabirinin 

münhasıran Şâfiî’nin, ashâb-ı re’y tabirinin ise Ebû Hanîfe’nin tâbilerine ait olduğu 

yönündeki vurgusu bu tesbiti destekler mahiyettedir. Pezdevî ve Fahreddin er-Râzî’nin bu 

ifadelerinden yola çıkarak ashâb-ı re’y tabirinin ehl-i re’yden daha özel bir kullanım alanına 

128

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



sahip olduğu ve ehl-i re’y tabirinden daha sonra ortaya çıktığı söylenebilir. Ancak iki tabirin 

eş anlamlı olarak kullanıldığını gösteren birçok örnek bulunmaktadır. Pezdevî’nin, ashâb-ı 

re’y isimlendirmesini yergi şeklinde algılayanlar olduğunu belirttikten sonra gerçekte onların 

kalpleri/akılları ile görmeye çalışan kimseler olmaları yönüyle bu güzel ismi hak ettiklerini 

söylemesi, bu deyimin hiç değilse belli bir dönemde küçümseme hatta dışlama amacıyla 

kullanıldığını gösterir. Nitekim Fahreddin er-Râzî de Pezdevî’ye cevap verircesine ashâb-ı 

hadîs lakabının fazilet ve üstünlüklerini sayıp dökmektedir. 

Re’y epistemolojik olarak ilim (yakīn) değil galip zan mertebesindedir. Re’y 

mekanizmalarından biri olan kıyasın ortaya çıkardığı sonuç haber-i vâhidin ulaştırdığı bilgi 

gibi zan kategorisinde yer alır. Re’yi kötüleyen rivayetlerin çoğunda kötülenen re’yin Kur’an 

ve Sünnet’ten elde edilen bilginin karşıtı olarak kullanılmasına, onun dindeki konumunu 

belirleme yanında bir yönüyle bilgi değerine de işaret etmektedir. Özetle, re’y çoğu zaman 

epistemolojik kategorilerden birine ulaştıran süreci veya bu sürecin sonunda ulaşılan kanaati 

ifade ederken bazen da kesin bilginin (ilim) karşıtı anlamında bir epistemolojik kategoriyi 

belirtmek üzere kullanılır.5 

 

*2- BİLGİ  

İslâmî terminolojide genel olarak el-ilm ve el-ma‘rife terimleriyle ifade edilen bilgi daha 

ziyade bilen (özne) ile bilinen (nesne) arasındaki ilişki yahut bilme eyleminin belli bir ifade 

şekline bürünmüş sonucu veyahut doğruluğu gerekli ve yeterli delillerle temellendirilmiş şuur 

muhtevaları olarak anlaşılmıştır. Aynı şekilde sonuç olarak “bilinmiş” olduğu için bilginin 

malumat kelimesiyle de karşılandığı görülür. Bilenin, yöneldiği konuyu bütün yönleri ve 

alanlarıyla kuşatıp anlamasına ihata, onu tam olarak kavramasına vukuf, aynı konuda 

derinleşip uzmanlaşmasına da rüsuh denilmektedir. Bilgide kesinliği ifade etmek üzere 

kullanılan yakīn terimine karşılık zan, şek (şüphe-reyb), vehim gibi terimler de bilgide 

kesinliğe yaklaşılan veya uzaklaşılan durumları ifade etmek üzere kullanılır. Bilginin tam 

zıddı olan bilgisizlik ise cehl kelimesiyle ifade edilir. 

Klasik felsefî kaynaklarla terminoloji sözlükleri bilgi terimini İslâm düşüncesi tarihinde 

ortaya çıkmış çeşitli akımlar açısından tanımlar. Bu akımlar arasındaki farklılıkların bilgi 

tanımlarına çeşitlilik ve zenginlik kazandırdığı görülür. Şerîf el-Cürcânî’nin aktardığı 

“bilinenden gizliliğin (hafâ) kalkması” şeklindeki bilgi tanımı da bilginin akılda üretilen bir 

form olmayıp fiilen ve fakat gizli olarak var olduğu düşüncesine dayanır ve tasavvuftaki 

“örtülü olanı açmak” anlamına gelen keşf terimini hatırlatır.  

Marifet kavramı ilim karşılığında kullanılmakla beraber ilme göre daha özel anlamlar taşır. 

Marifetin konusu basit varlıklar iken ilim birleşik varlıkların bilgisidir. Bu sebeple Allah’ı 

bilmekle ilgili olarak “alime” (bildi) fiili değil “arafe” (mârifet hâsıl etti) fiili 

kullanılmaktadır. Marifet cüz’î-basit varlıkları, ilim ise küllî-birleşik varlıkları idrak 

anlamında kullanılabilmektedir; bu gerekçeyle Allah’a “âlim” (alîm) denmekte, fakat “ârif” 

denmemektedir. Ayrıca marifet, ancak var olduğu bilinen şey hakkında gerçekleşen bir 

tanımadır. Bu anlamda marifetle aynı olan irfan, eserleri idrak edilip kendisi (zâtı) idrak 

olunamayan hakkındaki bilgi anlamında kullanılmaktadır. Söz konusu ayırımlar ilmin 

marifetten daha güçlü ve geniş bir anlam taşıdığını göstermektedir. 

Kur’an'da bilgi (ilim), en sık kullanılan anlamıyla ilâhî vahiyden kaynaklanan yani bizzat 

Allah’ın verdiği bilgidir. Burada kelime tam manasıyla tek gerçek olan hakka, hakikate 

dayandığı için mutlak ve objektif bir geçerliliğe sahiptir. Vahiyle özdeşleşen anlamıyla ilim 

kesin bilgi demektir ve bu bilgi sayesinde Câhiliye (bilgisizlik) çağının kapatıldığı imasıyla 

kelimenin anlamı “değer” mefhumunu da ihtiva edecek şekilde genişletilir. İlâhî mesaj olarak 

ilim başlı başına bir kanıt olma özelliğini de taşır: “Sana ilim geldikten sonra onların 

 
5 ** H. Yunus Apaydın, "Re’y", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2008), 35/37-40; Mürteza Bedir, Fıkıh 

Mezhep ve Sünnet: Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamberin Otoritesi, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2004), 63-73. 

129

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



heveslerine uyarsan...”6 âyetindeki ilim ile “Ey insanlar, size rabbinizden bir burhan geldi...”7 

âyetindeki burhan kesin ve kanıtlanmış bilgiyi ifade eder. Bunun yanı sıra ilâhî mesajın insan 

bilgisine kılavuz olma özelliği de vardır. Öncelikle vahiy, muhatabı olan insanı düşünme ve 

bilme melekeleriyle donanmış olarak tasvir ettiğine göre bilme eylemini sevk edip 

yönlendiriyor olmalıdır. Dolayısıyla vahyedilmiş bilgi insanın bilme eylemini artık gereksiz 

kılan bilgiye değil bu eylemi doğruya, iyiye, güzele ve daha mükemmele sevk eden nihaî ve 

mutlak bir karaktere sahip olan ilke ve hükümleri ifade eder. Bu vahyedilmiş bilgiler 

karşısında insanın yine Kur’an’da açıkça belirtilen bilgi vasıtalarını kullanması da ısrarla 

istenir. 

Bilgi problemi açısından bakıldığında Kur’an’ın bilgi kaynağını, vahiy başta olmak üzere 

duyular, akıl yahut bunun ötesinde kalbî sezgi olarak tespit ettiği görülmektedir. Kur’an’da 

yer yer göz, kulak ve kalbin (bazen “fuâd” şeklinde) birlikte anılması yanında kalbin akledici 

fonksiyonunun vurgulanması dikkat çekicidir.8 

Vahiy karşısında bilme ve inanmanın birbirine dönüşmesi de tabiidir. Zira ilke olarak 

vahiy mutlaktır; duyu ve akıl idrakleri ise onu destekleyen ve doğrulayan tecrübî ve nazarî 

bilgilerdir. Buna karşılık duyu ve akıl seviyesindeki bilgi mutlak bilgiyi kuşatma kudretine 

sahip değildir. İnsan zihninin başlangıçta bir tür “boş levha” (tabula rasa) olduğunu haber 

veren Kur’an,9 aklı yapan şuur muhtevalarının tecrübelerle sonradan oluştuğuna işaret 

etmektedir. Bu tespit bazı deneyci bilgi teorilerini bir ölçüde haklı çıkarmaktadır. Kur’an'a 

bilginin değeri açısından bakıldığında “bilgide kesinlik” mefhumunun öne çıktığı görülür. 

İlme’l-yakīn (kesin zihnî bilgi), ayne’l-yakīn (kesin, açık seçik gözlem), hakka’l-yakīn (kesin 

tecrübe, bilginin yaşanarak tahakkuku) terimlerinin geçtiği âyetler bu bakımdan dikkat 

çekicidir. 

Kaynakları, değeri ve objeleri ne olursa olsun dinî, felsefî, ilmî, teknik ve amiyane bilgiler 

genel bilgi kavramının belli derece ve tarzlarıdır. Bu anlamda bilgi insanlık kadar eskidir veya 

bir özne olarak insan var olduğundan beri ona ait bilgi hep var olmuştur. Ancak bilginin 

bizzat kendine yönelmesi, yani bilgi olayını inceleme çabası felsefî düşüncenin ortaya 

çıkışıyla başlar. Meselâ milâttan önce VI ve V. yüzyıllarda Grek felsefesinde sofistler, Eflâtun 

ve Aristo’da bilginin bir problem olarak ele alındığı görülür. Bu meselelerin XIX. yüzyılda J. 

F. Ferrier tarafından konulan adıyla “epistemoloji” (bilgi teorisi) disiplini altında 

incelenmesinden önce XVII. yüzyılda John Locke ve XVIII. yüzyılda David Hume adlı 

filozofların insan zihni ve anlama melekesi üzerine giriştikleri tahliller, bilginin kaynağı 

meselesini modern felsefenin tartışma gündemine getirmişti. Bu tartışmalar insan aklı ve 

bilgisini bütün yönleriyle eleştiren Immanuel Kant’ın (1724-1804) hareket noktasını 

oluşturdu. 

Aynı konularda İslâm düşünce tarihi boyunca geliştirilen düşünceler, öncelikle Kur’an'ın 

sunduğu perspektiflere sahip olmakla birlikte, çeşitli fikir akımlarının insan, âlem ve Tanrı 

tasavvurlarının hâkimiyeti altında farklılık arz etmiştir. İslâm düşüncesinde fizikle metafiziğin 

iç içe algılanışı, bilgi ile inancın birbiriyle yakın ilişkisi, insanın bilme eylemiyle ilâhî mesajın 

sahip olduğu otoritenin birlikte değerlendirilişi, bilgi probleminin hem kelâmî hem felsefî 

hem de psikolojik muhtevalar kazanmasına yol açmıştır. Kelâmî muhtevayı tayin eden en 

önemli meselelerden birini Allah’ın ilmi ile insanın bilgisi arasındaki karşılaştırmalar 

oluşturmuştur. Allah’ın ilmi ve kelâmı, ilâhî sıfatlar bahsi içinde yer yer hararetlenen 

tartışmalarla yorumlanmış ve çeşitli fırkaların doğmasına yol açmıştır. İslâm filozofları ise 

Allah’ın ilmi ile yaratmasını neredeyse özdeş sayarak meselenin teolojik muhtevasına 

 
6 Bakara 2/120, 145. 
7 Nisâ 4/174. 
8 Bkz. A‘râf 7/179; Yûnus 10/31; Nahl 16/78, 108; İsrâ 17/36; Hac 22/46; Secde 32/9; Câsiye 45/23. 
9 Nahl 16/78. 

130

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ontolojik bir öz katmışlar, mutasavvıflar da ilâhî ilme daha ziyade bilginin gerçek kaynağı 

açısından yaklaşmışlardır. 

Kelâmcıların, epistemolojik çalışmalarını öncelikle bilginin imkânı meselesi üzerinde 

yoğunlaştırdıkları ve daha sonra bilginin kaynağını inceledikleri görülür. Filozoflar ise 

epistemolojik meseleleri rasyonel psikoloji çerçevesinde incelemişlerdir. Mutasavvıfların 

yaklaşımında ilk göze çarpan husus, onların nazarî bilme eylemiyle “kazanılmış” (kesbî) 

bilgiye karşılık ledünnî bilgiye (tasavvufî sezgi) daha çok önem atfedici tavırlardır. İslâm 

düşünce tarihinin epistemoloji alanında sahip olduğu birikim içinde bu üç ana akımın 

mensupları arasında cereyan eden fikrî tartışmalar önemli bir yer tutmaktadır. 

Kelâmcıların en genel anlamıyla bilginin insan için mümkün olduğu fikri üzerinde önemle 

durmaları, hem nazarî karakterli kelâm ilmi için sağlam bir temel tesis etmek, hem de 

“Sûfestâiyye” (sofistler) adı altında inceledikleri akımların, objektif bilginin imkânından 

kuşku duyan veya onu tamamen imkânsız gören septik ve rölativist tutumlarını şiddetle 

reddetmek içindir. Kelâmcılar, “eşyanın hakikati sâbittir” şeklindeki kategorik hükümleriyle 

eşyanın objektif ve bilinebilir bir gerçekliğe sahip olduğunu belirtirken esasen bilginin 

mümkün olduğunu vurgulamak istemişlerdir. Bu esası anlamlı kılan bir diğer görüş de 

Allah’ın bu âlemi bütünüyle belli bir nizam içinde yaratmış olduğu inancıdır. Bilginin kaynağı 

meselesi ise duyumculuk, akılcılık gibi kesin sınırlandırmalara gitmeksizin genellikle “bilgi 

edinme yolları” (esbâbü’l-ilm) başlığı altında incelenmiş ve bunlar sıhhatli işleyen duyular, 

sağlıklı akıl ve doğru haber şeklinde tespit edilmiştir. Bir bilgi kaynağı olarak aklın gücü ve 

önceliği üzerinde ısrar eden Mu‘tezile bir tarafa bırakılırsa sözü geçen konuya Mâtürîdî’den 

(ö. 333/944) önceki kelâmcıların önem verdiği söylenemez. Ondan itibaren bilgi meselesi 

müstakil başlıklar altında hemen bütün kelamcılar tarafından ele alınmaya başlanmıştır. 

Nitekim Mâtürîdî’nin çağdaşı olan Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî’nin bilgi meselesini müstakil olarak 

ele almamasına karşılık daha sonra gelen ünlü kelâmcıların eserlerinde bu konunun ağırlık 

kazandığı görülür. Bunlar arasında Bâkıllânî’nin (ö. 403/1013) Kitâbü’t-Temhîd’i, Abdülkāhir 

el-Bağdâdî’nin (ö. 429/1037-38) Usûlü’d-dîn’i, Cüveynî’nin (ö. 478/1085) el-İrşâd’ı ve 

Fahreddin er-Râzî’nin (ö. 606/1210) el-Muhassal’ı sayılabilir. 

Mâtürîdî’ye göre bilen insan ile bilinen eşya arasında irtibat kurulabilir; bu irtibat gerçektir 

ve bunun sonunda meydana gelen bilgi ârızî, hayalî veya izâfî olmayıp hakikati yansıtır. 

Çünkü eşyanın sabit bir gerçekliği vardır. İnsanın Allah ve gayb hakkındaki bilgilerini de 

kâinatın bizzat kendi varlığı temin eder; çünkü gözlenebilen kâinat görünmeyen bir âleme ve 

nihayet Allah’a delâlet etmektedir. 

Gazzâlî öncesi Eş‘arî kelâmcılarından Bâkıllânî ve Cüveynî’nin üzerinde ittifak ettikleri 

tarife göre ilim, “bilgiye konu olan şeyi olduğu gibi bilmektir”, yani bilginin objesine tam 

uygun olmasıdır. Eş‘arîler geleneklerine uygun olarak özellikle Mu‘tezile’nin ileri sürdüğü 

tariflere karşı kesin bir tavır almaktadırlar. Bunun gerekçesi Mu‘tezile’nin bilgi ile inancı aynı 

saymasıdır. Nitekim Kâ‘bî, Ebû Ali el-Cübbâî ve oğlu Ebû Hâşim el-Cübbâî gibi Mu‘tezile 

kelâmcıları bilgiyi, “bir şeyi realitesine uygun bir şekilde tanıyıp benimsemektir” diye 

tanımlamışlardır. Bu tanımla taklidî imanın bilgi kavramının dışında tutulmak istendiği 

ortadadır ve buna Eş‘arîler karşı çıkmışlardır. Ayrıca onlara göre bilgi bir çeşit özel inanç 

olsaydı her bilenin aynı zamanda inanan kişi olması gerekirdi; halbuki Allah için âlim 

denildiği halde inanan denilemez. 

Kelâm ilminde duyularla elde edilen bilgi zorunludur. Duyular dolaysız bilginin, akıl 

yürütme (nazar) ise kazanılmış (iktisabî) bilgilerin kaynağıdır. Akıl veya şuur insandaki 

mantık ve matematik ilkeler gibi ilk bilgiler yanında haz, elem, sevinç, sağlık vb. tecrübelerin 

idrakini de sağlar. Mu‘tezile idraki özel bir bünyenin varlığına bağlamakla esasta onun maddî 

olduğunu savunurken Eş‘arîler idrakin mânevî bir keyfiyet olduğu fikrinde ısrar etmişlerdir. 

Onlara göre idrak Allah tarafından yaratılmış bir arazdır; bir şeyin varlığının şuurudur. Aynı 

şekilde beş duyu ile elde edilen duyumlar bu âlemde Allah’ın âdeti gereği belli bir düzen 

131

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



içinde meydana gelirler, yani dış dünyaya ait duyumlar da Allah’ın sürekli yaratmasının 

konusudurlar. Bu yüzden onlara ancak mecazi anlamda duyum denebilir. Akıl ile elde edilen 

bilgi de ya zorunludur, yani aklın doğrudan doğruya verisidir yahut da akıl yürütme ile elde 

edilir. Bu sonuncusuna nazarî bilgi de denir.  

Yine kelâmcılara göre gerçeğe uygun haber (haber-i sâdık) doğru bilgidir. Çünkü burada 

da realiteye uygunluk şartı gerçekleşmektedir. Bu haber ya yalan söylemek üzere bir araya 

gelmeleri imkânsız bir topluluk tarafından verildiği (mütevâtir haber), yahut da peygamber 

tarafından bildirildiği için doğrudur ve kesin bilginin ifadesidir. Ancak mütevâtir haberin akıl 

ve gözleme dayalı bilgilerle çelişmemesi gerekir. Peygamberin getirdiği haberin yorumunda 

aklın ne nispette ölçü alınacağı hususu kelâmcılar arasında tartışma konusu olmuştur. Bu 

tartışmalar aklın sınırlı oluşuyla ilgilidir. Mu‘tezile, Ehl-i sünnet kelâmcılarına nazaran akla 

daha geniş yetkiler tanıyarak bir şeyin iyi yahut kötü olduğunu şeriat gelmeden önce aklın 

bilebileceğini öne sürer. “Hüsün-kubuh” meselesini doğuran bu tartışmada Ehl-i sünnet, bütün 

dinî bahislerin sem‘î (naklî) olduğu inancını vurgular. Ancak Mâtürîdî, Allah’ın varlığı ve 

birliği hakkındaki bilgiye ulaşmanın insan aklı için mümkün olduğunu belirtmiştir. Ne var ki 

bu, imanın bütünüyle bilgiden ibaret olduğu anlamına gelmez. Zira bir şeyi bilmek onun 

zorunlu olarak tasdiki demek değildir. Aynı şekilde bilmemek de inkârı gerektirmez. Fakat 

bilgi kalp ile tasdikin oluşmasında çok büyük rol oynayabileceği gibi bilgisizlik de inkâr ve 

yalanlamaya yol açabilir. 

İslâm felsefesinde bilgi meselesi bir ölçüde mantık, daha geniş olarak da “ilmü’n-nefs” 

(psikoloji) çerçevesinde ele alınmıştır. Bu son disiplin, bilen özne olarak insanın fizyolojik 

yapısını da hesaba katar ve onu bir bütün olarak kabul eder. Dolayısıyla insanın bilgiye nasıl 

ulaştığı meselesi bütün duyu, algı, vehim, hayal, düşünce ve bilme merhaleleri dikkate 

alınarak sistematik bir doktrin içinde çözümlenebilmektedir. Bu doktrin içinde akılcılık, 

duyumculuk, deneycilik, sezgicilik denilen mutlak sınırlamalara gerek duyulmaksızın duyu, 

akıl, deney, sezgi ve ilham yollarına fonksiyonel anlamlar kazandırılır. Şu var ki akıl, insanı 

diğer canlılardan ayıran nefis cevherinin düşünme melekesi (en-nefsu’n-nâtıka) olarak bilgiyi 

asıl mümkün kılan güçtür. Ana hatlarıyla Fârâbî tarafından ortaya konan, ancak İbn Sînâ 

tarafından eş-Şifâʾ adlı eserin “Kitâbü’n-Nefs” bölümünde ayrıntılarıyla açıklanan İslâm 

psikolojisi, düşünme ve bilme eylemlerinin tahliline hareket noktası teşkil edecek çok ciddi 

bir felsefî doktrine sahip olmuştur. Her şeyden önce düşünen ve bilen bir özne olarak nefsin 

(manevi ben) mevcudiyetini temellendiren İbn Sînâ felsefesi, dış dünyanın hem mümkün hem 

de zorunlu olan objektif gerçekliğini ispat etmekle bilgiyi mümkün kılan özne ve nesne 

arasındaki ilişkiyi felsefî bir esasa bağlamayı başarmıştır. Dış dünyanın gerçekliğini 

kavramada vazgeçilmez görünen illiyyet doktrinini de gerek tabiatın gerekse zihnî yapının 

özüne yerleştiren İbn Sînâ, eserden illete ve nihayet ilk illete ulaşmak suretiyle fizik ve 

metafizik âleme ait bilgilere ulaşılabileceğini belirtmiştir. 

En genel ifadesiyle fizik dünya hakkındaki bilgi, insan aklının dış dünyaya yönelmesi ve 

fizikî nesnelerin formlarını maddesinden soyutlayarak kavramasıyla oluşmakta, varlığın 

maddesi yani kendisi ise bilinmez olarak kalmaktadır. Bu anlamda bilme bir soyutlama 

işlemidir. Bu işlemle önce nesnelerin sûretleri kavranarak tasavvurlara (tasavvurât), bu 

tasavvurlar yardımıyla da önermeler şeklindeki tasdiklere (tasdîkāt) ulaşılır. Tasavvurât, 

nesneleri tarif etmede kullanılan ilk bilgiler veya kavramlardır. Olumlu ya da olumsuz 

önermelerle ifade edilen tasdîkāt ise kıyas şekillerinin meydana getirilmesini sağlar. 

Soyutlama işlemi, duyuların dış dünya hakkında sağladığı verilerden başlar; bu cüz’î (tikel) 

verilerin hayalî ve fikrî konular haline gelmesi beş duyu, ortak duyu, tasavvur, hayal, vehim 

ve hâfıza güçlerinin iştirakiyle gerçekleşir. Hayal ve fikir seviyesinde nesneler maddesinden 

zihnen soyutlanmış olsalar da maddî özellik ve şartlarından tamamıyla soyutlanmamışlardır. 

Bu yüzden hâlâ cüz’î formlar halindedirler. Son merhalede bu formları tam bir soyutlama ile 

küllî ve soyut bilgiye ulaştıran güç teorik akıldır. Şu halde soyut kavramlar, akıl kendilerine 

132

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ulaşmadığı sürece fiilen akledilmiş olmadıkları için kuvve halinde “mâkuller” olmaktadır. 

Ancak aklın bilme, mâkulün de bilinme sürecinde kuvve halinden fiil haline geçebilmeleri 

için hiçbir zaman kuvve halinde bulunmayan, daima aktif (faal) olan bir dış desteğe ihtiyaç 

vardır. İslâm felsefesinde “faal akıl” denilen bu destek ile insan aklının ilişkiye girmesi 

sayesindedir ki aklın fonksiyonunu yerine getirip bilgiye ulaşması mümkün olur. Fârâbî ve 

İbn Sînâ tarafından Cebrâil ile özdeşleştirilen faal aklın İbn Rüşd tarafından dış dünyanın 

sürekli ve fiilî gerçekliği olarak yorumlandığı görülmektedir. İlk iki filozofa göre ilham ve 

vahye dayalı bilginin de kaynağı olan bu “melekî güç” bilge (hakîm) ile peygamberi, 

bulundukları farklı epistemolojik alanlara rağmen aynı bilgi kaynağında buluşturur. 

Bilginin nebevî kaynağı ve imkânı konusundaki bu telakkileriyle Fârâbî ve İbn Sînâ’nın bir 

ölçüde İşrâkīliğe yaklaştıkları gözlenmektedir. Aklın istidlâlî (discursive) işleyişine gerek 

kalmadan sonuca ulaşmasını hads (sezgi) ve ilham terimleriyle açıklayan İbn Sînâ, aklî-kalbî 

sezginin zirveye ulaştığı insan olarak peygamberi görür. Peygamber, filozofun “kudsî akıl” 

adını verdiği bir güç sayesinde ve melekî bir aydınlanma ile öğrenime gerek kalmadan 

varlığın işleyişini bir hamlede kavrayan insandır. İlham ise vahyin özel bir şekli olarak 

hakîmin mazhar olduğu bir aydınlanmadır. 

Tasavvuf, keşif ve ilhamı entelektüel bir çabanın sonucu olarak değil ahlâkî bir arınma ve 

yaşama sonunda sağlanan ilâhî bir lutuf olarak görür. “Tatmayan bilmez, ulaşmayan idrak 

edemez” özdeyişinin işaret ettiği tasavvufî bilgi, tamamıyla şahsî bir zevk ile ulaşıldığı için 

başkalarına aktarılamaz. Ancak bu bilgiye ulaşmanın yolu gösterilebilir ki bu da tamamen 

manevi bir seyrüsülûkten ibarettir. Bu yola intisap etmek, kişiyi belli tasavvufî tecrübeler 

eşliğinde bilginin ilâhî kaynağına götürür. Bu kaynak nihayette Allah’tır; bu yüzden o 

“ledünnî” (Tanrı katından olan) bir bilgidir. Mutasavvıfın gözünde bu kaynağa nispetle 

duyular ile istidlâlî aklın aczi apaçık olduğundan inceleme ve araştırmaya dayalı, dolaylı ve 

güvensiz olan nazarî yola girmektense kalbi her türlü kötü duygulardan temizleyerek ilâhî 

ilhama hazırlamak daha kestirme ve daha güvenilir bir yoldur. Tasavvufî bilgi, kısaca kalbin 

Allah’ın nuruyla aydınlanmasıdır ve sûfînin kazancı değil Allah’ın lütfudur.  

İslâm düşünce tarihinin büyük sentezcilerinden Gazzâlî (ö.505/1111) kelâm, felsefe ve 

tasavvufun temel epistemolojik yaklaşımlarını tek bir sistem halinde birleştirmiş 

görünmektedir. Bilgi için güvenilir bir kaynak bulma, bilgiye konu olan alanların birbirine 

karıştırılmaması için bilgiye bir sınır tayin etme, nihayet akıl, duyu ve ilham gibi bilgi 

kaynaklarını tenkit etme çabası en güçlü ve sistemli bir şekilde bu düşünür tarafından 

gösterilmiştir. “İçinde şüphenin asla bulunmadığı bilgi” diye nitelendirdiği kesin bilgiyi 

arayan Gazzâlî’nin meseleye daha ziyade bilginin değeri açısından yaklaştığı görülmektedir. 

Gazzâlî’nin geniş ölçüde İbn Sînâ’dan aldığı, sonraki mantıkçılarca da bazı küçük farklarla 

benimsenen bir tasnife göre bütün bilgi türleri kesin bilgiler (yakīniyyât), kanaatler (i‘tikādât) 

ve zannî bilgiler (zanniyyât) olmak üzere üç esaslı terim altında toplanır. Bunlar da kaynağı 

ve değeri bakımından yedi kategoriye ayrılır. 1. İlk bilgiler (evveliyyât). Saf akıldan çıkan 

apriori bilgiler. 2. İç gözlemler (el-müşâhedâtü’l-bâtıniyye). İnsanın kendi açlık, susuzluk, 

sevinç, keder gibi beş duyudan kaynaklanmayan psikolojik idrakleri. 3. Dış dünyaya ait 

duyumlar (el-mahsûsâtü’z-zâhire). Duyu organlarından edinilen intibalar. 4. Tecrübî bilgiler 

(mücerrebât). Birbirini takip eden iki olayın defalarca tekrarlanmasından sonra ortaya çıkan 

zihnî alışkanlıklara dayalı tecrübeler. 5. Tevâtür yoluyla edinilen bilgiler (el-ma‘lûmât bi’t-

tevâtür). Algı ile ilgisiz olan, çok sayıda güvenilir kişinin verdiği haberin akıl tarafından 

benimsenmesiyle edinilen bilgiler. 6. Varsayımlar (vehmiyyât). Gerçekte var olup olmadığı 

bilinmeyen şeylerin var sayılmasıyla oluşan bilgiler (meselâ idrak edilen varlıklara kıyas 

yapılarak ulaşılan, “Her varlığın mekânı vardır” önermesi gibi). 7. Yaygın kabuller 

(meşhûrât). Doğru kabul edilecek kadar üzerinde ittifak edilmiş bilgi ve önermeler (meselâ, 

“Yalan kötüdür” hükmü gibi). 

133

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Bilgi konusunda gerek Gazzâlî gerekse ondan önce ve sonra ortaya konan fikrî birikim, İbn 

Rüşd ve Muhyiddin İbnü’l-Arabî gibi büyük düşünürlerin de katkılarıyla, hâlâ bütün 

yönleriyle tahlile muhtaç ve bütün farklılıklarıyla modern epistemoloji için dahi ilham 

kaynağı olabilecek önemli doktrinlere sahiptir.10 

 

*3- İLİM (العلم)  

İslâm kültüründe ilâhî ve beşerî bilgi yanında bilim için de kullanılan kapsamlı bir 

terimdir. Klasik sözlüklerde “bir şeyi gerçek yönüyle kavramak, gerçekle örtüşen kesin inanç 

(itikad), bir nesnenin şeklinin zihinde oluşması, nesneyi olduğu gibi bilmek, nesnedeki 

gizliliğin ortadan kalkması, tümel ve tikellerin kavranmasını sağlayan bir sıfat” gibi değişik 

şekillerde tarif edildiği gibi “bilgisizliğin (cehl) karşıtı” biçiminde de tanımlanır. Aynı kökten 

türeyen âlim, alîm, allâm ve allâme, ma‘lûm, ma‘lûmât, muallim, müteallim, muallem 

kelimeleri bilgi anlamıyla bağlantılı olarak kullanılmaktadır. Âlim ve alîm sıfatlarına hem 

Allah hem de insan için yer verilmekle birlikte Allah için ikincisinin kullanımı daha 

yaygındır. 

Aynı şekilde allâm Allah için, allâme ise insanlar için kullanılmaktadır. Kök harfleri aynı 

olmakla beraber “ilm” masdarından türemeyip bilgi anlamıyla dolaylı olarak bağlantılı olan 

kelimeler de vardır. Alem, alâmet ve âlem bunlardandır. İrfân/ma‘rifet, fıkh/tefakkuh, hibre, 

şuûr ve itkān gibi kelimeler de sözlükte “bilmek” mânasına gelmekle birlikte sonradan 

kazandıkları teknik anlamları itibariyle gerek bilgi alanları gerekse bilgide kesinlik dereceleri 

bakımından farklı bağlamlarda kullanılmaktadır. Nispeten geç dönem sözlüklerinde mârifet 

ilimden daha özel bir anlama sahiptir. Çünkü mârifette bilme fiilinin yöneldiği nesne tektir, 

ilimde ise bilmenin konusu umumidir. Ayrıca mârifette “unutulan şeyin hatırlanıp tanınması” 

anlamı da vardır. Nitekim mârifetin karşıtı inkâr, ilmin karşıtı ise cehl olarak gösterilir. İlim 

kelimesi, ilimler tarihi boyunca “belli bir alana ait sistemli bilgi birikimini ifade eden disiplin” 

mânasında kullanılmıştır. Fen teriminin de İslâm’ın klasik çağında herhangi bir ilmî disiplini 

yahut bir ilme ait alt disiplinlerin her birini karşıladığı bilinmektedir. Modern dönemde fen 

din ilimlerini kapsayacak şekilde de kullanılmış, ancak çok defa din ilimleri için ilim, modern 

bilim için fen kelimesi tercih edilmiştir. 

Kur’an ve Hadiste İlim. Kur’ân-ı Kerîm’de ilim kökünden türeyen kelimelerin yaklaşık 

750 yerde geçtiği görülmektedir. Bu sayı, bilginin ve bilme faaliyetinin Kur’ân mesajı 

bakımından önemini ortaya koymaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de ilim kavramı daha ziyade “ilâhî 

bilgi”11 yahut “vahiy” anlamında kullanılmakta, ayrıca gerek insanın vahyedilmiş ilâhî 

hakikate dair ilmi, gerekse bilme melekesiyle ilgili kazandığı dünyevî ilmi ifade etmek üzere 

çeşitli âyetlerde yer almaktadır. Buna göre ilim sahipleri yahut kendilerine ilim verilenler ilâhî 

bilgiye muhatap olan ve bu bilginin doğruluğuna inananlardır.12 Bunun yanında Kur’an 

yüksek gerçeğin ne olduğu konusunda bilgisizce tartışanların, Allah’a karşı düşmanca tutum 

takınanların içine düştüğü kötü durumu da zikreder.13 İlim sahibi olmadıkları için bu hale 

düşenler sadece zanna uymaktadır. Hâlbuki onlar, acı azabı tatma vakti geldiğinde gerçeği 

kesin bir ilimle (ilme’l-yakīn) bilecekler, bu kesinliğin müşahede (ayne’l-yakīn) ve yaşayarak 

bilme (hakka’l-yakīn) derecelerini de idrak edeceklerdir.14 Kıyamet gününde her nefis, 

gelecek için ne hazırladığını ve geride neleri bıraktığını da bilecektir. İlâhî hakikat konusunda 

kendilerine ilim verilenler ise o ilimde derinleştikleri veya dereceleri bizzat Allah tarafından 

yükseltildiği için belli seviye farklılıkları arzedebilirler. Dolayısıyla her ilim sahibinin 

 
10 Necip Taylan, "Bilgi", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1992), 6/157-161. 
11 İlâhî bilgi için bkz. İbrahim Bor, İlahî Kelam'ın İmkân ve Tabiatı, Ankara Okulu Yayınları, (Ankara, 2011), 35 

vd. 
12 Bakara 2/145; Âl-i İmrân 3/19; İsrâ 17/107. 
13 En‘âm 6/108, 119, 144; Hac 22/3; Rûm 30/29. 
14 Necm 53/28; Vâkıa 56/95; Hâkka 69/51; Tekâsür 102/5, 7. 

134

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



üzerinde daha fazla bilgiye sahip başka bir âlim vardır.15 Bu ilim dereceleri Allah’ta en 

mutlak ve kâmil seviyede bulunmaktadır. Her şey O’nun ilminin gereği olarak 

gerçekleşmektedir. İnsan bir nimete ulaştığı zaman, “Bu bana bir ilimden dolayı verildi” 

diyerek yaratılışa hükmeden ilâhî kararları yok saymamalıdır.16 Çünkü Allah, 

Peygamber’inden, “Allah’ın hazineleri benim yanımda değil, bende gaybın bilgisi de yok” 

demesini istemiştir.17 Allah’ın mutlak ilmine göre olup biten hadiselerde âlimler için deliller, 

ibretler vardır. Allah’ın kendi hakikatlerini kavratmak için verdiği örnekleri ancak âlimler 

akleder, O’na hakkıyla saygı duyanlar da yine âlim kullarıdır.18 

Kur’an’da, doğrudan doğruya insanın zihnî melekeleri sayesinde elde ettiği bilme, anlama, 

farkına varma, hatırlama gibi faaliyetleri için de ilim kökünden fiiller yer almaktadır. Meselâ 

“sebt günü”nün kutsallığını ihlâl eden İsrâiloğulları’nın bu dünyada aldıkları ilâhî cezayı 

gözlemleyenler olayı hatırlayıp bilmişlerdi. Yine İsrâiloğulları, kendileri için mûcizevî şekilde 

yerden fışkıran on iki pınarı görünce her kabile hangi pınardan içeceğini bilmiştir. Hırsızlıkla 

itham edilen Yûsuf’un kardeşlerinin Mısırlı yetkililere tepkilerini ifade eden âyette ilim, fiil 

olarak zihnî çıkarıma yahut gözleme dayalı bilgiyi, bir kimsenin ne dediğini bilmeyecek kadar 

sarhoş olduğu durumda namaza durmaması gerektiğini belirten âyette de fiilî şuurluluk halini 

ifade etmektedir.19 Allah’ın gök cisimlerinin hareketi için belirli konaklar tayin etmiş 

olmasının insanların takvim ve hesabı bilmelerine yönelik olduğunu bildiren âyette sözü 

edilen bilgi sırf aklî bilgidir. İnsanın doğduğunda hiçbir şey bilmediğini, ileri yaşlılık 

dönemine ulaşınca da bildiklerini bilmez duruma geldiğini ifade eden âyetlerde tecrübî 

birikime dayalı bilgilere işaret edilmiştir.20 Kur’an’da bilenlerle bilmeyenlerin kesinlikle bir 

olmayacağı belirtilmekte, “Rabbim, ilmimi arttır!” diye Allah’a yakarmamız öğütlenmektedir. 

Kur’an, bir yönüyle kendini Allah’tan gelmiş bir bilgi şeklinde tanımlarken ortadan 

kaldırmayı hedeflediği zihniyeti de “câhiliye” olarak nitelemekle hem zihnî hem de ahlâkî 

gelişmişliğe vurgu yapmıştır.21 

İlmin anlamı, önemi ve işlevi hadislerde de vurgulanmıştır. Her şeyden önce İslâm 

ümmetinin benimsediği değerler sisteminin devamlılığı ilme bağlı olduğu için Hz. Peygamber 

ilmi yüceltmiş ve teşvik etmiş, meselâ ilmin nâfile ibadetten daha üstün olduğunu 

söylemiştir.22 Hadislerde, ilim öğrenme yolunda olanlara peygamberlerinin yaptığı gibi 

ilimlerinin artması için Allah’a yakarmaları öğütlenir. Âlimler, bildiklerini hem kendileri hem 

de insanlar için İslâmî ölçüler içinde yararlı kıldıkları oranda ilim onlar için bir üstünlük kabul 

edilir. Nitekim ilim zeval bulmaz bir mevcudiyettir, ancak ulemâ zeval bulur. Ayrıca 

hadislerde, bilginlerin azalması veya yok olmasının İslâm ümmetinin istikamet ve âkıbeti için 

son derece kötü sonuçlar doğuracağı bildirilir. Âlimleri peygamberlerin vârisleri olarak 

gösteren hadis, dolaylı biçimde âlimlerin de peygamberler gibi aksiyon adamı olmaları 

gerektiğine işaret eder.23 Buna göre ilim sahipleri, peygamberin artık cismen var olmadığı 

zamanlarda dinin değişmeyen ilkelerini yaymak, savunmak ve öğretmek yahut değişen 

şartların gerektirdiği hükümlere varmak durumundadır. Böylece âlimler ilim sahibi olmakla 

belli bir görev ve sorumluluk yüklenmiştir.24 Resûl-i Ekrem bilgi edinmenin, edinilmiş 

 
15 Tekvîr 81/12-14; İnfitâr 82/5; Âl-i İmrân 3/7; Yûsuf 12/76. 
16 Zümer 39/49. 
17 En‘âm 6/50. 
18 Ankebût 29/35; Rûm 30/22; Fâtır 35/28. 
19 Bakara 2/60, 2/65; A‘râf 7/160; Yûsuf 12/73; Nisâ 4/43. 
20 İsrâ 17/12; Nahl 16/78; Hac 22/5. 
21 Zümer 39/9; Tâhâ 20/114; Bakara 2/120, 145; Ra‘d 13/37; Âl-i İmrân 3/154. 
22 Tirmizî, “ʿİlim”, 19; İbn Mâce, “Mukaddime”, 17. 
23 Tirmizî, “Daʿavât”, 128; Müslim, “ʿİlim”, 14; İbn Mâce, “Mukaddime”, 17, “Fiten”, 26; Dârimî, 

“Mukaddime”, 26, 32; Buhârî, “ʿİlim”, 10. 
24 Dârimî, “Mukaddime”, 34. 

135

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



bilgileri öğretmenin ve aktarmanın taşıdığı önemi ısrarla belirtirken25 peygamberlerin 

mirasçısı olmaktan gelen söz konusu işlevlerin yerine getirilmesini amaçlamış olmalıdır. İlim 

bizâtihi bir değer olsa da ilim-amel ilişkisine vurgu yapan hadisler bilginin insanlığı itikadî, 

ahlâkî, estetik, ekonomik vb. yönlerden daha yüksek seviyelere taşıması gerektiğine işaret 

etmektedir.26 Böylece davranış ve uygulama planında somutlaşmayan bilginin insan için 

yararı olmayacaktır. Ancak bilgisizce yapılan amelin de ilimden daha değerli olduğu 

söylenemez.27 Sonuçta zihnini doğru bilgilerle, kalbini Allah’a karşı saygı ve sorumluluk 

şuuruyla ve hayatını hayırlı amellerle donatanlar “erdemli bilginler”, sadece dünyevî emellere 

ulaşmayı amaçlayan ve zaman zaman bu amaç uğruna bilgisini kötüye kullananlar da 

“erdemsiz bilginler” adını almıştır. Erdemli bilginlerin yeryüzündeki mevcudiyeti ise 

yıldızların gökteki mevcudiyeti gibidir.28 

İlim Kavramının Gelişimi. 1. Şer‘î İlimler. İslâm kültüründe ilim kavramının çeşitli ilmî 

disiplinlerin gelişimiyle kazandığı terim anlamları kelimenin Kur’an ve hadisteki 

kullanımından geniş ölçüde etkilenmiştir. Her ne kadar İslâm dünyasında gelişen ilimler 

kendilerine has konu, amaç ve bakış açılarıyla ilim kavramını farklı problemler yönünden 

tahlil etmişse de sonuç olarak ilmin tanımına yönelik çabalar bir şekilde Kur’an’ın anlam 

dairesiyle irtibatlı olarak gerçekleşmiştir. 

Tefsir literatürünün gelişimi, “Kur’an ilimleri” denen birçok disiplinin tarih içindeki 

birikimlerine dayalı olarak ortaya çıkmıştır. Söz konusu ilimler, Kur’an’ın anlaşılması ve 

tefsir edilmesi için gerekli olan ve daha sonraki dönemlerde tefsir usulünün temel meselelerini 

teşkil eden resmu’l-Mushaf, kırâatu’l-Kur’ân, esbâb-ı nüzûl, nâsih ve mensuh, garîbu’l-

Kur’ân, i‘câzu’l-Kur’ân, aksâmu’l-Kur’ân, i‘râbu’l-Kur’ân, vücûh ve nezâir, fezâilu’l-Kur’ân 

gibi disiplinlerdir. Hâris el-Muhâsibî’nin el-ʿAkl ve fehmu’l-Kurʾân’ı, İbnu’l-Merzubân el-

Muhavvelî’nin el-Hâvî fî ʿulûmi’l-Kurʾân’ı, Ali b. İbrâhim el-Havfî’nin el-Burhân fî ʿulûmi’l-

Kurʾân’ı, Kur’an ilimleri kavramını geniş kapsamıyla kullanan ilk eserler olarak kabul 

edilmektedir. Özellikle Süyûtî’nin kaleme aldığı el-İtkān fî ʿulûmi’l-Kurʾân bu alanda çok 

meşhur olmuştur. Kur’an ilimleri tabiri, ilk dönemlerde belli konulara ilişkin araştırmalara 

verilen bir isimken zamanla bütün Kur’ânî meseleleri kapsayan müstakil tefsir usulü 

çalışmalarının adı olmuş, sonraları Kur’an ilimleri yerine “tefsir usulü” tabirine de yer 

verilmiştir. 

Hadis literatüründe ilim kavramı merkezî önem taşıyan terimlerden biri olmuştur. Esasen 

ilk dönemlerde ilim kelimesinin kapsamına Kur’an, hadis ve fıkhın girdiği, fakat sonraları 

bununla daha çok hadisin kastedildiği anlaşılmaktadır. İmam Mâlik’in öğrencisi İbn Vehb 

geniş hadis bilgisi sebebiyle “ilmin divanı” diye anılmakta, el-Câmiʿ adlı eserinde “Kitâbu’l-

ʿİlm” başlıklı bir bölüm bulunmaktaydı. Ebû Hayseme Züheyr b. Harb de Kitâbu’l-ʿİlm adlı 

eserinde ilim (hadis) bilgisinin re’y ve kıyastan üstün olduğunu savunmuştur. Dârimî’nin es-

Sünen’indeki mukaddimede ilim konusu, hadislerden ve ilk devir İslâm büyüklerinin 

görüşlerinden hareketle geniş biçimde ele alınmıştır. Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-sahîh’inde 

“Kitâbu’l-ʿİlm”in “Kitâbu’l-Îmân”dan hemen sonra gelmesi onun konuya ne kadar önem 

verdiğini göstermektedir. Bu başlık altında verilen bilgiler, sistematik görünmese de temel 

olarak hadis bilgisini öğretme ve öğrenmede izlenecek yolları anlatmaktadır. Ebû Dâvûd’un 

es-Sünen’indeki “Kitâbu’l-ʿİlm” yine rivayete dayalı bilgilere dair olup ilmin önemi, Ehl-i 

kitap’tan edinilen bilgilerin değerlendirilmesi, uydurma hadisler, din ilmini dünya için 

öğrenmenin mânevî sakıncaları gibi konuları içerir. Müslim, el-Câmiʿu’s-sahîh’inde kısa bir 

bölüm olan “Kitâbu’l-ʿİlm”de Kur’an’ın tefsirinde ilmin rolünü ve sünnetin değerini belirtir. 

 
25 Ebû Dâvûd, “ʿİlim”, 9, 12; Tirmizî, “ʿİlim”, 3, 19. 
26 Meselâ bkz. Müslim, “Zikr ve’d-duʿâʾ”, 73; İbn Mâce, “Mukaddime”, 23, “Duʿâʾ”, 2-3, “İkāmetü’s-salât”, 32, 

“Edeb”, 28. 
27 Dârimî, “Mukaddime”, 32. 
28 Dârimî, “Mukaddime”, 29, 34. 

136

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



İbn Mâce’nin es-Sünen’inde bu başlık altında bir bölüm yer almamakla birlikte bu eser de 

Tirmizî’nin ilimden bahseden uzun mukaddimesi gibi sünnete dair bir mukaddimeyle 

başlamaktadır. Şiî hadis literatüründe Ca‘fer es-Sâdık’ın sözlerinin yer aldığı Misbâhu’ş-

şerîʿa ve miftâhu’l-hakīka adlı eser ilim, yakīn, hikmet ve cehl kavramlarına dair bölümler 

içermektedir. Küleynî’nin el-Kâfî fî ʿilmi’d-dîn’inde akıl ve cehl kavramları üzerine bölümler 

yer almakta, bunları ilmin fazileti hakkında uzun bir derleme takip etmektedir. 

İlim kelimesi ve türevlerinin hadis literatüründe kazandığı terim anlamı genel olarak bütün 

yönleriyle din bilgisi, özel olarak da hadisler ve onların rivayetiyle ilgili olmuştur. Birçok 

hadis âlimi fıkıhtaki re’y, ictihad ve kıyas gibi zihnî faaliyetler de dahil olmak üzere aklî 

çıkarımlara dayalı yöntemleri bazı dönemlerde kuşkuyla karşılamış, isnadı sahih olan 

rivayetlerin dinin hayata geçirilmesi konusunda dayanılabilecek gerçek bilgiler olduğunu 

kabul etmiştir. “Talebu’l-ilm, tahammülu’l-ilm, takyîdu’l-ilm” gibi terimler hadis ilminin 

öğrenim, öğretim ve aktarım metotları için kullanılmıştır. İbn Abdilber en-Nemerî’nin telif 

ettiği Câmiʿu beyâni’l-ʿilm ve fazlih türünden eserler, hadis âlimlerinin ilim kavramına 

bakışıyla ilgili olarak derli toplu bilgi vermektedir. 

Fıkıhta ilim kavramının kullanılışı, fıkıh ve ilim kelimeleri arasındaki anlam ortaklığına 

dayalı olarak gelişmiştir. Fıkhın sözlük anlamı “bir şey hakkındaki bilgi ve anlayış”tır. İlim ve 

fıkıh terimleriyle ilk dönemde genel olarak dinin anlaşılması kastediliyordu. O devirde “dini 

doğru anlamak, anlatmak, dinî bilgilerde derinleşmek” gibi mânalarda kullanılan “tefakkuh 

fi’d-dîn” gibi tabirler, dinin hem itikad hem muâmelât yönüne dair bilgilerin tamamını 

kapsamaktaydı; ilim kelimesiyle de dinî konulardaki bilgiler kastediliyordu. Nitekim Hz. 

Ömer’in vefatı üzerine İbn Mes‘ûd’un, “Onunla birlikte ilmin onda dokuzu gitti” dediği 

rivayet edilmektedir.29 Muhtemelen I./VII. yüzyılın sonlarına doğru nas ve rivayetlerin yanı 

sıra aklî faaliyete de başvurarak elde edilen bilgiler fıkıh, sırf râviler yoluyla elde edilen 

sünnet bilgisi de ilim kelimesiyle ifade edilmeye başlandı. Ebû Hanîfe’ye nisbet edilen el-

Fıkhu’l-ekber, fıkhın konusuyla birlikte kelâm problemlerini de kapsıyordu. Fıkhın bir anlama 

etkinliği olmanın yanı sıra bir bilgi olarak da kavranması, İmâm-ı Âzam’ın, “Bir kimsenin hak 

ve sorumluluklarını bilmesi” (ma‘rifetü’n-nefs mâ lehâ ve mâ aleyhâ) şeklinde yaptığı rivayet 

edilen fıkıh tanımlamasında da kendini göstermektedir. Daha sonraları fıkıh, “İslâm hukuk 

ilmi ve teorisi” anlamında kullanılmaya başlanmış ve müstakil bir ilmî disiplin halini almış, 

ilim de başlangıçtaki nisbeten kapsamlı mânasını kaybederek hadis veya hadise dayanan 

bilgiye münhasır kalmıştır. Ömer b. Abdülazîz’in, ilmin yok olmasından korktuğunu 

söyleyerek bir âlime hadis toplayıp yazmayı tavsiye ettiği bilinmektedir. Böylece başlangıçta 

geniş mânaya sahip ilim ve fıkıh terimleri zamanla teknik anlamlar kazanmıştır. Fıkıh 

usulünün kurucusu sayılan İmam Şâfiî bu konuya ayırdığı müstakil eserlerinden birine 

Cimâʿu’l-ʿilm adını vermiştir. Dolayısıyla Şâfiî’ye göre ilim “fıkıh veya fıkıh ilkelerinin 

tesisi” anlamına gelmekteydi. Ayrıca o dönemdeki fıkhî tartışmaların yansıtıldığı metinde 

“ilim, ulemâ, ehlu’l-ilm” gibi kelimelerin sıkça kullanıldığı görülmektedir. Şâfiî er-

Risâle’sinde de “Bâbu’l-ʿİlm” başlığı altında ilim kavramını ele almış, ilmi nasla belirlenmiş, 

tartışma götürmeyen, müslümanların genelinin aktardığı din bilgisi ve “Kur’an ile Sünnet’te 

açık ve yorumu gerektirmeyecek biçimde belirlenmemiş, te’vile ihtiyaç hissettiren veya 

kıyasla edinilen, bilginlerin özel ilmî kanallardan edindiği yahut özel yöntemlerle ortaya 

koyduğu bilgiler şeklinde ikiye ayırmıştır. Şâfiî’den yaklaşık 250 yıl sonra yaşamış olan 

Hanefî âlimlerinden Ebu’l-Usr el-Pezdevî el-Usûl adlı eserinde, ilmin “‘ilmü’t-tevhîd ve’s-

sıfât” ile “‘ilmü’ş-şerâi‘ ve’l-ahkâm” olarak iki türlü olduğunu belirtmiştir. Pezdevî, ilk ilim 

türü için müracaat edilecek metinlerin başında usul ilminin öncüsü saydığı Ebû Hanîfe’nin el-

Fıkhu’l-ekber’ini zikretmektedir. İkinci tür ilim ise fürû ilmi veya fıkıh diye de isimlendirilir. 

 
29 Dârimî, “Mukaddime”, 32. 

137

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Fıkıh, şeriat bilgisi olarak hem ilmi hem de o ilme dayalı ameli içermektedir. İlim ve ameli 

kendinde birleştirmeyene fakih denmez. 

Kelâm disiplininde ilim kavramı hem teolojik hem epistemolojik açıdan ele alınmıştır. 

Allah’ın ilim sıfatının ezelî olup olmadığı hakkındaki tartışmalar kavramın teolojik boyutuna 

işaret etmekte, insan bilgisinin mahiyeti ve kaynağı gibi meseleler ise epistemolojik çerçevede 

ele alınmaktadır. Dolayısıyla kelâm geleneğinde ilim kavramı daima ilâhî ve beşerî bilgi 

problemine atıfta bulunmaktadır. Hadis veya fıkıhtakinin aksine kelâm konusu olarak ilim, 

bilgi kavramının analizini gerektiren temel kelâmî meseleyi ifade eder. Kelâmcının sorusu 

neyin ilim olduğu değil ilmin ne olduğudur. Bu kavramsal analiz yaklaşımı onu kaçınılmaz 

olarak felsefenin problematik alanına sokmaktadır. 

Mu‘tezile kelâmcıları ilmi, “tereddüdün zihinde yol açtığı istikrarsızlıktan insanı kurtarıp 

teskin eden inanma (itikad)” olarak tanımlıyorlardı. Zâhirî kelâmcısı İbn Hazm’ın da katıldığı 

bu görüşe göre itikad da “kesinlik kazanmış bilgi” anlamına gelmekteydi. Ancak Eş‘arî ve 

takipçileri, itikad teriminin bilgiyi tanımlamak için elverişli olmadığı kanaatine vardılar. 

Çünkü inanma, kavramlara (mâna) dayalı olmaktan ziyade psikolojik bir fenomendi. 

Eş‘ariyye muhitinde Bâkıllânî’nin, “İlim bilinebilir nesneyi olduğu gibi bilmektir” tanımı 

yerleşti. Fakat daha sonra Cürcânî’nin, “gerçekliğe uygun kesin inanma” şeklindeki tanımını 

ön plana çıkardığı görülmektedir. Kelâmcılar, bilgi türlerini Allah’ın ilmi ve yaratıkların ilmi 

şeklinde ikiye ayırmışlardır. İlkinin kadîm olup olmadığıyla ilgili tartışmalar bir tarafa 

bırakılacak olursa insanın bilgisi de kendi içinde zarurete dayalı bilgi ve istidlâle dayalı bilgi 

olarak bölümlenmiştir. Meselâ apriori yahut beş duyu ile edinilen bilgiler zaruridir. Buna 

karşılık istidlâlî bilgide nazarî araştırmaya ve kanıt getirmeye ihtiyaç vardır. Bu tür bilgiler 

hakkında kuşku duyulabilir ve sonuçta ulaşılan fikirlerden geri dönülebilir. İslâm dünyasında 

yapılan çok sayıdaki ilim tanımında kelâm âlimlerinin tanımları da önemli bir yer tutmaktadır. 

Tasavvuf terminolojisinde ilim kavramı genellikle mârifet kelimesiyle münasebeti 

bakımından anlam taşımıştır. Bilgiyi, bir rivayetin aktarılmasına veya zihnî çıkarıma dayalı 

bir hüküm olarak görmekten ziyade “mânevî aydınlanmaya yahut kesinlik tecrübesine (yakīn) 

yol açan bir nur” şeklinde tanımlayan tasavvuf ehli, Allah’ın nurundan yansıyan bu ışığı “kalp 

gözü” dediği mânevî yeteneğin hakikati görmesi için zorunlu kabul etmektedir. Bu durumda 

sûfîlerin mârifet dedikleri bilgi, mânevî tecrübe (zevk) olarak yaşanan zâhidâne hayat tarzının, 

ahlâkî temizliğin arındırdığı insan ruhuna yansıyan aydınlanma süreci olup Batı 

terminolojisinde “gnosis” yahut “sapienta”ya tekabül etmektedir. Sûfîler, bazı durumlarda 

tasavvufî bilginin hadis ve fıkıhtaki ilim tasavvurundan farkını ve özgünlüğünü vurgulamak 

için mârifet terimini ilimden, ârifi âlimden ayırarak kullanmayı tercih etmişlerdir. Bu ayırım, 

esasen tasavvuf ehlinin gözünde “kāl ilmi” ile “hal ilmi” arasındaki farka dayanmaktadır. 

Fakat bu bakış açısı, erken dönemden itibaren ünlü sûfîlerin ilim terimini sistemlerinin 

merkezî bir kavramı olarak kullanmasına engel olmamıştır. Meselâ Kuşeyrî gibi tasavvuf 

geleneğinin tarihini yazan âlimler mârifeti ilimle eş anlamlı saymış, Gazzâlî’nin önemli 

kaynaklarından olan Ebû Tâlib el-Mekkî’nin Kūtu’l-kulûb’unda ilim üstün bir değer olarak ele 

alınmış, tasavvufî bilgi de “mârifet ve yakīn ilimleri” şeklinde tanımlanmıştır. Bunların yanı 

sıra Muhâsibî’nin Kitâbu’l-ʿİlm’i, Hakîm et-Tirmizî’nin Kitâbu Beyâni’l-ʿilm’i, Gazzâlî’nin 

İhyâʾının “Kitâbu’l-ʿİlm” bölümü gibi çalışmalar, sûfîlerin ilim kavramına olumlu 

yaklaşımının sonuçları olarak düşünülebilir. Ayrıca Muhyiddin İbnu’l-Arabî, Sadreddin 

Konevî gibi felsefî tasavvufun önde gelen temsilcileri de eserlerinde mârifet ve hikmet kadar 

ilim kavramına da önem vermişlerdir. 

2. Aklî İlimler. Fetihlerle kültürel coğrafyanın genişlemesi, İslâm dünyasında fikrî 

hareketliliğin artması ve nihayet II./VIII. yüzyılda başlayan tercüme faaliyetleri sayesinde 

müslümanlar Grek, Helenistik, İran ve Hint kültür havzalarının ilmî birikimiyle tanışmışlardır. 

Bu kültürel iletişim ve aktarım sonucunda meselâ Hint matematik ve astronomisinin temel 

eseri olan Siddhantalar’ı, Fars dünyasının ahlâk ve siyasete dair başlıca klasiklerini, Hipokrat 

138

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ve Câlînûs’a ait tıp külliyatını, Gerasalı Nickomakos’un aritmetiğe, Öklid’in geometriye, 

Batlamyus’un astronomi, coğrafya ve matematiğe dair eserlerini, Archimedes ve Heron’un 

mekanikle ilgili çalışmalarını, Eflâtun’un bazı diyaloglarını ve Aristo’nun Politika dışındaki 

eserlerini okuyup öğrenmişlerdir. İslâm’ın ilim ve hikmet kavramları İslâm öncesine ait bu 

birikimin ışığında yeniden anlamlandırılmış, ilim terimi felsefî ilimleri de ifade edecek 

şekilde genişletilmiş ve zaman içinde hikmet kelimesi bizzat felsefeyi, hakîm de filozof ve 

tabibi ifade eder hale gelmiştir. Felsefe için ilim ve hikmet terimlerinin kullanılmaya 

başlanması din âlimlerinin önemli bir kısmının tepkisine yol açmışsa da bu ilmî disiplinlerin 

hazmedilip sistemli bir telif faaliyetiyle Arapçada yeniden inşâ edilmesi ortaya zengin bir 

birikim çıkarmış ve sonuçta felsefe kapsamındaki ilimler İslâm ilimler şemasında yerini 

almıştır. Özellikle Aristo’nun eserlerinin İslâm dünyasında felsefenin bir ilimler sistemi 

olarak kavranmasında önemli rol oynadığı bilinmektedir. Bu sayede önceleri “İslâm dini 

hakkında bilgiler” anlamında kullanılan “ulûm” terimi “bilimler, ilmî disiplinler” mânasına 

gelmeye başlamıştır. Nitekim ilk İslâm filozofu kabul edilen Ya‘kūb b. İshak el-Kindî, beşerin 

entelektüel kapasitesiyle ortaya koyduğu ilimleri “el-ulûmu’l-insâniyye” olarak 

adlandırmıştır. Fârâbî ise İhsâʾu’l-ʿulûm adlı eserinde, fıkıh ve kelâm gibi iki temel din 

ilminin de dahil olduğu bütün ilimler sistemi için ulûm kelimesini kullanmıştır. Hârizmî, 

Mefâtîhu’l-ʿulûm’unda felsefî ilimler için “ulûmu’l-acem” terimini uygun görmüştür. İhvân-ı 

Safâ’nın Resâʾil’inde “el-ulûmu’l-felsefiyye” tabiri yer almıştır. Kindî ekolüne bağlı Ebu’l-

Hasan el-Âmirî şer‘î ilimlerle felsefî ilimleri açıkça birbirinden ayırmıştır. İbn Sînâ da “felsefî 

ilimler” tabirini kullanmıştır. Aynı filozofun Fî Aksâmi’l-ʿulûmi’l-ʿakliyye adlı eseri “aklî 

ilimler” tabirinin İslâm dünyasında yerleşmesine öncülük etmiştir. Daha sonra bu tabire 

karşılık din ilimlerini ifade etmek üzere “naklî ilimler” terkibi benimsenmiştir. 

İslâm filozofları, ilim terimini hem bugünkü bilim (İng. ve Fr. science) hem de bilgi (İng. 

knowledge, Fr. savoir) anlamında kullanmışlardır. Kindî ilmi “varlığın hakikatini -aklen- 

idrak (vicdan)”, İbn Sînâ ise “soyut kavramlara tekabül eden zihnî formlar” olarak tanımlar. 

İbn Rüşd de Aristo’nun temel yaklaşımı doğrultusunda, kelâmcıların sebeplilik öğretisine 

yönelttikleri eleştirilere cevap mahiyetinde ilmin bir nesnenin sebebini bilmek olduğunu, 

sebepleri bilmeksizin bilginin tam anlamıyla gerçekleşmeyeceğini vurgulamıştır. 

İlimlerin Tasnifi. İlimlerin alan ve sınırlarını birbirinden ayırmak, bu alanlar arasındaki 

ilişkileri belirlemek, farklı ilimlere ait birikimleri sistematik şekilde değerlendirmek ve 

nihayet eğitim sisteminin temel müfredatını oluşturmak üzere İslâm düşünür ve bilginleri 

çeşitli dönemlerde ilimleri tasnif etme yoluna gitmişlerdir. Ayrıca tarihî gelişimleri içinde 

ilimlerin öncelikle din ilimleri ve felsefî ilimler şeklinde temel bir ayırıma tâbi tutulması din-

felsefe ilişkisi problemini daima canlı tutmuş, bazı düşünürler tasniflerinde dinî ilimleri, 

bazıları da felsefî ilimleri ön plana çıkarmış, büyük sentezler peşinde olanlar ise kapsamlı 

tasnifleriyle bu problemi aşmayı denemişlerdir. Fârâbî varlık alanlarını cismanî olan ve 

olmayan şeklinde ikiye ayırmış, bu ayırım onun ilimler sisteminin zeminini oluşturmuştur. 

Aynı şekilde İbn Sînâ da varlık dairesini yücelerden aşağıya doğru Tanrı, aklî-melekî 

cevherler, nefsânî-melekî cevherler, semavî-felekî cevherler, ilk madde, basit unsurlar, 

madenler, bitkiler, hayvanlar ve insan şeklinde göstermiştir. Böylece metafizik ve fizik varlık 

alanlarındaki mertebeler farklı ilimlerin konularını meydana getirmektedir. Gazzâlî ise din 

ilimlerini yeniden canlandırma niyetinin gereği olarak bu ilimleri merkeze almış ve felsefî 

ilimlerin değerini din bakımından ifade ettiği anlam ve yarar açısından belirlemiştir. 

İlgili literatürün gelişimiyle İslâm ilimler tasnifi, dinî ve felsefî ilimlerin aynı şemada 

ayrıntılı biçimde yer aldığı gelişmiş bir ilimler sistemine dönüşmüştür. Câbir b. Hayyân’ın 

Kitâbu’l-Hudûd’una kadar geri giden ve Kindî’nin Kitâbu Aksâmi’l-ʿilmi’l-insî adlı günümüze 

ulaşmayan eseriyle devam eden ilimleri tasnif geleneğinin zamanımıza kadar gelen ilk 

sistematik örneği Fârâbî’nin İhsâʾu’l-ʿulûm’udur. Bundan sonra kaleme alınan dikkat çekici 

eserlerden biri Hârizmî’nin aslında terminolojik bir çalışma olan Mefâtîhu’l-ʿulûm’udur. 

139

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Ayrıca İbn Ferîgūn’un Cevâmiʿu’l-ʿulûm’unu, Ebu’l-Hasan el-Âmirî’nin el-İʿlâm bi-

menâkıbi’l-İslâm’ını, İhvân-ı Safâ’nın Resâʾil’ini, Ebû Hayyân et-Tevhîdî’nin Risâle fi’l-

ʿulûm’unu da zikretmek gerekir. İbn Hazm’ın Merâtibu’l-ʿulûm’u ile Beyzâvî’nin Risâle fî 

mevzûʿâti’l-ʿulûm ve taʿrîfihâ adlı eseri din âlimlerinin konuya ilgisini göstermesi bakımından 

önemlidir. İbn Sînâ da Aksâmu’l-ʿulûmi’l-ʿakliyye adlı müstakil bir risâle yazmıştır. Gazzâlî 

İhyâʾında ilimler tasnifi konusunu ele almıştır. Geç dönemde ortaya konmuş literatürün 

önemli örnekleri arasında İbn Haldûn’un kapsamlı tasnifi, özellikle Osmanlı dönemiyle ilgili 

olarak Molla Lutfi’nin Risâle fi’l-ʿulûmi’ş-şerʿiyye ve’l-ʿArabiyye adlı dinî ilimlerin tasnifine 

münhasır eseri, Nev‘î’nin dinî ve felsefî ilimleri birlikte ele alan Netâyicu’l-fünûn’u, 

Taşköprizâde’nin Miftâhu’s-saʿâde adlı kapsamlı ve ayrıntılı eseri, Saçaklızâde’nin Tertîbu’l-

ʿulûm’u ve Keşfü’z-zunûn’daki ilgili bölüm zikredilebilir. 

Bu eserlerin incelenmesinden İslâm ilimlerinin genel şemasıyla ilgili şöyle bir sonuç ortaya 

çıkmaktadır: İlimler öncelikle naklî (şer‘î/dinî) ve aklî (felsefî/hikemî) olmak üzere ikiye 

ayrılır. Naklî ilimler tefsir, hadis, fıkıh, kelâm ve tasavvuftan oluşmaktadır. Bunlardan tefsir, 

hadis ve özellikle fıkıh için ayrıca usul ilmi (ilmî ilkeler ve metodolojiyi inceleyen bir 

disiplin) söz konusudur. Aklî ilimler ise önce nazarî ve amelî olarak bölümlenir. Nazarî 

ilimler ilâhiyyât (metafizik disiplinler), riyâziyyât (matematik ilimler), tabîiyyât (fizik ilimler) 

şeklinde tasnif edilmiştir. Amelî ilimlerse ahlâk ilmi, tedbîru’l-menzil (ev idaresi) ve 

siyasetten teşekkül etmektedir. “Medenî ilim” (sosyal-siyasal bilim) olarak da anılan ve erdem 

fikrini esas alan amelî ilimlere paralel biçimde tarih yöntemine dayalı olan ve iktisadî konuları 

da içeren sosyoloji, İbn Haldûn’un verdiği “umran ilmi” adıyla klasik şemaya dâhil 

edilmelidir. Bu genel şema içinde dil ve mantık ilimleri “alet ilimleri” olarak iş görmektedir. 

Ancak din dilinin Arapça olması sebebiyle dil ilimlerinin naklî ilimler için, mantık 

disiplinlerinin ise aklî ilimler için daha merkezî önem taşıdığı bilinmektedir. Felsefedeki 

ilâhiyyât gibi kelâm ve tasavvuf da zaman içinde cüzi ilimlere ilkelerini veren birer küllî ilim 

olarak tanımlanmıştır. Nitekim bu üç ilim esas itibariyle İslâm fikir geleneğinde varlık, bilgi 

ve değer konularını kendi yöntemlerine dayalı olarak inceleyen üç temel entelektüel 

perspektif olarak işlev görmüştür. 

Naklî ilimlerden tefsir, esas itibariyle Kur’an ilimleri denilen çeşitli disiplinlerin birikimi 

üzerine inşa edilmiş olduğundan bu ilimler tefsir ilmi için bir bakıma usule ait disiplinlerdir. 

Tefsir ilmi literatürü, kendi içinde rivayet ve dirâyet tefsirleri olmak üzere iki kategoride 

değerlendirilmiştir. Hadis ilmi de rivâyetu’l-hadîs ve dirâyetu’l-hadîs (ulûmu’l-hadîs) şeklinde 

ikiye ayrılır. Ulûmu’l-hadîs tabiri, Kur’an ilimleri gibi hadis usulünün temel disiplinlerini 

oluşturmaktadır. Bunların başlıcaları cerh ve ta‘dîl, hadis râvileri, muhtelifu’l-hadîs, ilelu’l-

hadîs, garîbu’l-hadîs, nâsih ve mensuhtur. Fıkıh ilmi, şer‘î-amelî hükümlerin fer‘î denilen 

ayrıntılı kısmını incelerken fıkıh usulü, bu fer‘î hükümlerin kesinlik ifade eden icmâlî 

delillerinden nasıl çıkarılacağını ortaya koyar. Fıkıh usulü içinde alt disiplinler arasında cedel 

ve hilâf ilmi ve ferâiz gibi disiplinler de vardır. “Usûlü’d-dîn” de denilen kelâm ilminin 

bölümleri ise zaman içinde felsefeyle imtizacın sonucu olarak felsefî ilimleri andırır biçimde 

şekillenmiştir. 

Aklî ilimlerden metafizik (ilâhiyyât, ilmu mâ ba‘de’t-tabîa), aşkın âleme ait gayri cismanî 

varlığı incelediği için “yüksek ilim” (el-ilmu’l-a‘lâ), bütün özel ilimlerin ilkelerini içerdiği 

için de “küllî ilim” ve “mutlak hikmet” olarak isimlendirilmiştir. Matematik ilimlerin (el-

ilmu’r-riyâzî, el-ilmu’t-ta‘lîmî) başlıcaları aritmetik, geometri, astronomi (ilmu’n-nücûm et-

ta‘lîmî, ilmu’l-felek, ilmu’l-hey’e), mûsiki, optik (ilmu’l-menâzır) ve mekaniktir (ilmu’l-

hiyel). Bu disiplinler, soyut ve somut varlık alanlarını birleştiren zihnî varlık alanıyla ilgili 

olduğundan “orta ilim” (el-ilmu’l-evsat) olarak da adlandırılmıştır. Fizik ilimler ise (tabîiyyât, 

el-ilmü’t-tabîî) temel fizik (es-semâu’t-tabîî, es-semâ ve’l-âlem vb.), mineraloji (ilmu’l-

meâdin), kimya (ilmu’l-kimyâ), tarım (ilmu’l-filâha), meteoroloji (ilmu’l-âsâri’l-ulviyye), 

psikoloji (ilmu’n-nefs), botanik (ilmu’n-nebât), zooloji (ilmu’l-hayevân) ve tıp dallarına 

140

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ayrılmaktadır. Bu ilimler, aşağı mertebede bulunan cismanî varlıklarla ilgili olduğundan 

“aşağı ilim” (el-ilmu’l-esfel) adını da almıştır. Zaman zaman astrolojinin de dahil olduğu 

birtakım gizli ilimler fizik ilimlerin alt dalları olarak sayılmıştır. 

İslâm ve Modern Bilim. İslâm medeniyetinin Ortaçağ insanlık birikiminin şartlarında 

parlak bir bilim geleneğine sahip olduğu modern araştırmaların ortaya koyduğu bir gerçektir. 

Nitekim müslümanların Ortaçağ boyunca meydana getirdiği bilim mirasının Latince ve 

İbrânîce’ye çevrilerek Batı’ya aktarılması, Avrupa kıtasında yepyeni bir ilim ve eğitim 

anlayışının doğmasında önemli rol oynamıştır. Batılı bilginlerin İslâm bilimine gösterdiği 

yoğun ilgi bu birikimi önemli bulmalarının bir sonucudur. Modern zamanlarda Batılı ilim 

adamlarının fiziğin yöntemi olarak Aristo mantığını değil matematiği koymaları, fizikî varlık 

alanının niceliğe indirgenmesi gibi metafizik bir sakınca taşısa da artık ölçülebilir gözlem ve 

deney verilerine dayalı bilimsel teori anlayışı yepyeni ilmî ufukların ortaya çıkmasına, yeni 

bir ilim anlayışının doğmasına yol açmıştır. Çeşitli sosyal, siyasal ve kültürel gerginliklerin 

ihtiyaçları, ihtiyaçların ise çare arayışlarını belirlediği bu dönemde yenilikler peşinde koşma 

temayülü artmış, üst üste gelen mekanik icatları Newton’un bilimsel devrimi, onu da sanayi 

devrimi izlemiş, modern bilim, Batı sanayi ve teknolojisini mümkün kılıp geliştiren temel 

yöntem haline gelmiştir. 

Batı’da söz konusu gelişmeler olurken İslâm toplumunun yeni medeniyetin mensupları 

karşısında mâruz kaldığı askerî yenilgilerin sebebini anlamaya çalıştığı döneme kadar bu 

gelişmelere kayıtsız kalması, Batı ve İslâm medeniyetlerinin arasında hızla artan bilimsel ve 

teknolojik bir mesafenin oluşmasına yol açmıştır. XIX. yüzyılın sonları ile XX. yüzyılın 

başlarında İslâm dünyasının bilgin ve düşünürleri bu mesafe karşısında İslâm ve bilim 

ilişkilerini yeniden ele alma ihtiyacı duymuşlardır. Ernest Renan’ın Sorbonne 

Üniversitesi’nde verdiği “İslâm ve İlim” başlıklı konferansta, İslâm’ın değerler sistemi 

itibariyle bilimsel ilerlemeye engel teşkil ettiği şeklinde bir iddia ortaya atması, başta 

Cemâleddîn-i Efgānî ve Nâmık Kemal olmak üzere müslüman aydınların cevabî eserler 

yazmasına yol açmış, modern İslâmcı tartışmalar içinde İslâm’ın ilerlemeye engel olmadığı 

tezi önemli bir yer tutmuştur. Bunu modern bilimin verileriyle İslâmî hakikatlerin çatışmadığı 

tezi izlemiş ve ardından Kur’an’ı modern bilimsel veriler ışığında tefsir etme temayülü güç 

kazanmıştır. Günümüzde Seyyid Hüseyin Nasr, Nakīb el-Attâs, İsmâil Râcî el-Fârûkī gibi 

düşünürler Batı biliminin değerden bağımsız olmadığını, “Batı’nın bilimini alıp ahlâkını 

terketmek” şeklinde formüle edilen modern İslâmcı tezin yetersiz kaldığını ileri sürerek 

bilimin Batı’da gelişen modern biçimiyle İslâmîleştirilmesi gerektiğini savunmuşlardır. Nasr 

ve Attâs, İslâm’ın tasavvufî-irfanî geleneğine dayanarak modern zihniyet dünyasını ve 

modern bilimi felsefî zeminde kullanan pozitivizmi eleştirmişlerdir. Tasavvuf geleneğine 

eleştiri açısından yaklaşan Fârûkī ise bilginin belli aşamalar uyarınca İslâmîleştirilmesini bir 

İslâmî eğitim projesinin temel meselesi olarak sunmuş ve bu programı sosyal bilimler alanına 

inhisar ettirmiştir. Bu tartışmalar esnasında ortaya atılan İslâm bilimi, bilginin 

İslâmîleştirilmesi gibi kavramlar ilgi çekip tartışmalara yol açmış, bazı düşünürler ve ilim 

adamları bilginin değerden bağımsız olduğu konusundaki ısrarlarını sürdürürken bazıları da 

İslâm medeniyetine, tarihî tecrübeye ve metodoloji meselesine yaptığı atıflar sebebiyle “İslâm 

bilimi” terimini anlamlı bulmuş, Fârûkī’nin ortaya attığı bilginin İslâmîleştirilmesi projesinin 

ise modern zihniyete farkında olmadan iştirak ettiği için aslında İslâm’ın Batılılaştırılması 

anlamına geleceğini ileri sürmüştür.30 

 

*4- TAHRÎC (التخريج)  

Mezhep birikimini kaynak sayan fıkhî bilgi elde etme süreci anlamında bir terim olan 

tahrîc, tahrîc fıkıh literatüründe naklî şer‘î delillerin yanı sıra mezhep birikimini de kaynak 

 
30 İlhan Kutluer, "İlim", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2000), 22/109-114. 

141

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kabul eden fıkhî bilgi elde etme sürecini belirtmek için kullanılır. Tahrîci yapan fakihe 

muharric denir. Mezhebe müntesip ictihad, tercih ve tahrîc mezhep içi fıkhî istidlâlin temel 

unsurlarını oluşturur. Tahrîc müctehidin naslar karşısında yürüttüğü faaliyete benzemektedir; 

ancak tahrîci gerçekleştiren fakih, nasların yanı sıra mezhep imamlarına ait olanlar başta 

gelmek üzere mezhebi temsil eden görüş ve metinlere dayanmaktadır. 

Tahrîc mezhep birikimini hiyerarşik düzen içinde değerlendirdiğinden tahrîce mesnet teşkil 

eden bir görüşün belirlenmesi onun aynı konudaki diğer görüş/lere tercih edildiğini zımnen 

ifade eder. Genellikle tahrîcin mezhebin ilk nesillerinden gelen fıkhî birikimin sükût ettiği 

meselelerde işletildiği kabul edilir. Ancak hakkında mezhep imamının görüşü bulunan 

meselelerde de tahriç yapılabilir ve uygulamada bunun örnekleri vardır. Böylece mezhep 

imamının tercih edilmeyen görüşü yerine tercih edilen, fakat ilgili mesele hakkında hüküm 

koymayan başka bir görüşünden tahriç yapılmaktadır. Fıkıh usulünden tamamen bağımsız bir 

tahrîc metodolojisinden bahsetmek mümkün değildir. Fıkıh usulünde söz konusu olan kıyas, 

istihsan, mefhum, iktizâ gibi kavram ve metotlar tahrîc faaliyetinin öncelikli vasıtalarıdır. 

Ancak tahrîc mezhep içi istidlâl kaynağı insan ürünü beyanlardan meydana geldiği için 

özellikle vahyi anlamak üzere geliştirilen vasıtalar tahrîc usulünde hemen hiç yer almadığı 

gibi fıkıh usulünde mevcut olsa da naslar hakkında kullanılmayan bazı kavram tahlilleri tahrîc 

usulünde önemli bir yer tutar. Tahrîc ile elde edilen fıkhî bilgi, bunun dayanağını oluşturan 

mezhep birikiminin temel karakteristiğini yansıtan bir şekil ve mahiyete sahiptir. Bu bilginin 

meşruiyeti söz konusu birikimin delil değeri içinde saklıdır. Tahrîc bir yandan nasları, diğer 

yandan mezhep birikimini anlama ve değerlendirmeye yönelik çeşitli metot ve prensipleri 

fıkıh usulünün diliyle kullanan bir bilgi elde etme süreci olduğundan pek çok müellif 

tarafından bir ictihad türü kabul edilmiş ve tahrîci yapacak fakihin ictihad ehliyetini taşıması 

gerektiği vurgulanmıştır. 

Tahrîcin mezheplerin teşekkülünün ardından ortaya çıkan bir gelişme olmadığı 

anlaşılmaktadır. Mezheplerin teşekkül sürecinde de tahrîce başvurulmuş ve bu tür 

uygulamalar tartışma konusu haline gelmiştir. Nitekim Ebû Hanîfe’ye nispet edilen bazı 

görüşlerin aslında onun talebeleri tarafından tahrîcle elde edildiğine dair dikkat çekici kayıtlar 

bulunmaktadır. Ancak mezheplerin oluşum sürecinin sona ermesiyle birlikte mezhep 

kavramına ve mezhebe intisap anlayışlarına dair sınırların belirlenmesi tahrîc uygulamalarının 

gerek kaynak gerek metot açısından kurumlaşmasını sağlamıştır. Tahrîc fıkıh usulü ve fürû-i 

fıkıh literatürünün inşasında çok önemli bir role sahiptir. Fıkıh usulünde tartışılan birçok 

mesele hakkında mezheplerin ilk nesillerini teşkil eden imamların görüşlerini tespit için 

tahrîce başvurulduğu anlaşılmaktadır. Her fıkıh mezhebi kendi fıkıh usulünü tahrîc sayesinde 

geliştirmiştir. Mezhep imamlarının görüşlerini bütün fıkıh sahasının problemlerine cevap 

verecek şekilde genişletmek, mezhebi temsil eden görüşler bütününde fıkıh sistematiği 

açısından görülen boşlukları doldurmak ve gelişen fıkıh terminolojisiyle yeniden 

ifadelendirmek tahrîc uygulamalarının ürünüdür. Fıkıh şerhleri tahrîc örneklerinin yoğun 

görüldüğü literatürdür. 

Fıkıh usulü literatüründe tahrîc tartışmaları umumiyetle ictihada dair bölümler içinde yer 

almaktadır. Bu çerçevede en sık işlenen konu, tahrîcle elde edilen bilginin bu tahrîcin kaynağı 

olan görüşün sahibine izâfe edilmesiyle ilgilidir. Mezhep imamına ait bir görüşün kaynak 

kabul edilmesi suretiyle elde edilen tahrîc ürünü bilginin o mezhep imamının görüşü olarak 

vazedilmesi fıkhî görüş kavramının sınırları hakkında bir tartışma başlatmıştır. Bir müctehide 

ait ifadenin açık anlamı dışında hangi anlam kümesini kapsadığı hakkındaki tartışma pek çok 

fıkıh usulü eserinde tahrîc metotlarının işlendiği bölümlere dönüşmüştür. Ayrıca mezheplerin 

teşekkülünden sonra gelişen fıkhî istidlâl türlerini tasnif için kaleme alınan tabakat 

kitaplarında bir yandan tahrîc kavramının tanımı tartışılmış, diğer yandan muharriclerin hangi 

sıfatları taşıması gerektiği üzerinde durulmuştur. 

142

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Bazı çağdaş yazarlar tahrîcin üç türünün olduğunu ifade eder: Fer‘î hükümlerden kaide 

elde etmek (tahrîcü’l-usûl mine’l-fürû‘), kaidelerden fer‘î hüküm elde etmek (tahrîcü’l-fürû‘ 

ale’l-usûl), fer‘î hükümlerden fer‘î hüküm elde etmek (tahrîcü’l-fürû‘ ale’l-fürû‘). Bu türler 

açıklanırken kullanılan “kaideler” (usul) kelimesinin kapsamına fıkıh usulü kaidesi ve küllî 

kaidenin yanı sıra çoğunlukla fürû-i fıkha ait zâbıtların dahil edildiği anlaşılmaktadır. 

Tasnifteki “fürû‘” kelimesi kaide kavramına nispetle daha dar kapsamlıdır ve somut 

hükümleri belirtmektedir. Bu tasnifin mezhep birikimiyle tahrîc neticesinde elde edilen bilgi 

arasındaki şümul ve tazammun ilişkisine işaret ettiğini, fakat tahrîcin metotları ve 

kaynaklarını ele almadığını, dolayısıyla türlerini de ifade etmediğini belirten Kaya’ya göre 

tahrîcde kullanılan metotlar, kapsamları açısından farklı iki önerme arasındaki ilişkinin 

türlerine yahut benzer bir mantık işlemine indirgenemez. 

Tahrîcin kaynakları ile tahrîc neticesinde elde edilen bilgiler arasındaki irtibatı konu edinen 

bazı eserler kaleme alınmıştır. Bu çalışmalar, kavâid ve fürûk eserleri gibi fürû-i fıkıh 

sahasındaki mesele ve görüşlerin birbiriyle ve bir kısmı fıkıh usulü literatüründe ele alınan 

daha üst kavramlarla arasındaki ilişkileri göstermeyi hedeflemektedir. VII./XIII. yüzyılda 

ortaya çıktığı anlaşılan söz konusu eserlerin aynı dönemde kaleme alınan kavâid ve fürûk 

çalışmaları gibi didaktik amaçlı olduğu söylenebilir. Şehâbeddin ez-Zencânî’nin Tahrîcü’l-

fürûʿ ʿale’l-usûl’ü, İsnevî’nin et-Temhîd fî tahrîci’l-fürûʿ ʿale’l-usûl ve el-Kevâkibü’d-dürrî 

fîmâ yeteharrecü ʿale’l-usûli’n-nahviyye mine’l-fürûʿi’l-fıkhiyye’si, İbnü’l-Lahhâm el-

Ba‘lî’nin el-Kavâʿid ve’l-fevâʾidü’l-usûliyye ve mâ yeteʿallaku bihâ mine’l-ahkâmi’l-

ferʿiyye’si, Muhammed b. Ahmed et-Tilimsânî’nin Miftâhu’l-vüsûl ilâ binâʾi’l-fürûʿ ʿale’l-

usûl’ü bunlar arasında sayılabilir. Modern İslâm düşüncesinde her ne kadar mezheplerden 

bağımsız ictihadın gerekliliğine sürekli vurgu yapılmışsa da modern problemler karşısında 

çözüm üretmek isteyen İslâm hukukçularının büyük çoğunluğu yoğun biçimde tahrîce 

başvurmuştur. Özellikle günümüzde borçlar hukukundan ticaret hukukuna, iktisattan tıbba 

kadar pek çok alanda ortaya çıkan sorunlara önde gelen İslâm hukukçularının getirdiği 

çözümler, fıkıh mezheplerinin literatüründe yer alan belirli görüşlerden elde edilmiş tahrîclere 

dayanmaktadır.31 

 

*5- KIYAS (القياس) 

Bilinenden hareketle bilinmeyene ulaşmayı ifade eden mantık, fıkıh ve dil bilimi terimi 

olan kıyasın “bir nesneyi misali olan nesneye takdir edip uydurmak” mânasına geldiğini 

söylenmiştir. Terim olarak dilde, mantık ve fıkıhta sözlükteki asıl mânasıyla irtibatlı olmakla 

birlikte farklı anlamlarda kullanılmaktadır. Sarf ve nahivde tümevarım yoluyla elde edilen 

ölçüye kıyas denilirken (nahvî kıyas) mantıkta doğruluğu teslim edilen en az iki önermeden 

(öncül, mukaddime) zorunlu olarak üçüncü bir önermeye ulaştıran akıl yürütme şeklini belirtir 

(aklî veya burhanî kıyas). Fıkıhta kıyas, mantıkta kullanıldığı anlamın yanında esas olarak bir 

akıl yürütme biçimi olan temsili (analoji) ifade eder. 

İnsan zihninin işleyişinin en temel formlarından biri olan kıyas, benzetme esasına dayalı 

algılama ve bilinenden hareketle bilinmeyeni kavrama işinin formel hale getirilerek insanı bu 

anlamdaki akıl yürütmelerinde hatadan korumak için Aristo tarafından sistemleştirilmiştir. 

İslâm kültüründe önceleri formel olarak kullanılmayan kıyas Aristo’nun eserlerinin 

tercümelerinden istifade edilip formelleştirilmiş ve daha teknik bir hale getirilmiş, özellikle 

dil biliminde ve fıkıhta kullanılan istidlâlde sınırlı da olsa Grek düşüncesinden 

faydalanılmakla birlikte bu düşüncenin içermediği yeni bir şekil ve muhteva kazanmıştır. 

Kıyas şekil bakımından ikiye ayrılır. 1. İktiranlı kıyas. 2. İstisnalı kıyas. İktiranlı Kıyas. Bir 

kıyas işleminde işlemin sonucu öncüllerde güç halinde (bilkuvve) ihtiva edilmişse buna 

iktiranlı kıyas denir. Bilindiği kadarıyla şartlı öncüllerle yapılan iktiranlı kıyasların şekil ve 

 
31 Tuncay Başoğlu, "Tahrîc", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2010), 39/420-422. 

143

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



işlemlerini bütün yönleriyle en geniş biçimde ele alan ilk mantıkçı İbn Sînâ’dır. İbn Sînâ bu 

konularla ilgili, sözde Fârâbî’ye nisbet edilen eksik ve yanlışlarla dolu bir kitabın kendisine 

ulaştığını ve onun en temel konularda bile ne kadar eksik olduğunu söyledikten sonra 

kendisinin kıyasın bu konusu üzerinde on sekiz yıla yakın bir süre çalıştığını belirtir. Öyle 

anlaşılıyor ki bu eksik ve karışık metin onu bu konuyu bütün yönleriyle incelemeye 

sevketmiş, böylece konuyu belki ilk ele alan filozof olmamakla birlikte kendisinin büyük bir 

mantıkçı olmasını sağlamıştır.  

İstisnalı Kıyaslar. Her istisnalı kıyas bir şartlı öncülden ve bu şartlı öncülün bir bölümünün 

kendisi veya çelişiği olan bir istisnalı öncülden oluşur. Bu kıyas istisna edilmeyen diğer 

parçasını veya karşıtını sonuç olarak verir. İktiranlı kıyasların aksine bu kıyasta sonucun 

kendisi veya karşıtı öncüllerde bilfiil görülür. İstisnalı kıyaslardaki istisna eklemi “fakat” 

(lâkin) iktiranlı kıyaslardaki orta deyim gibidir. Her ikisinin görevi iki öncülü birbirine 

bağlayarak kıyasın yapılmasını sağlamaktır. 

Kıyasın Temeli. Bir kıyas işleminden sonuç alınabilmesi için onun felsefî temelinin 

tümellik ve olumluluk olması gerekir. Mutlaka öncüllerden biri bilfiil veya bilkuvve olumlu 

ve yine öncüllerden biri mutlaka tümel olmalıdır. 

Kıyasla ilgili deyimler tam olarak İbn Sînâ’da teşekkül etmiştir. İbn Sînâ’dan sonra yapılan 

mantık çalışmalarında genellikle onun deyimleri kullanılmıştır. İktiranlı ve istisnalı kıyas 

ayırımı ve tanımları da İbn Sînâ’ya aittir. Öncekiler, iktiranlı yerine yalnızca yüklemli 

önermelerle yapılan kıyaslara yer verdikleri için hamlî veya cezmî, istisnalı kıyaslar için de 

şartî veya vazî‘ deyimlerini kullanmışlardır; yani kıyaslar adlarını işlemde kullanılan 

önermelerden almıştır. Büyük ve küçük deyimler yerine evvel-âhir, âzam, taraf, reis gibi 

kelimelere yer vermişlerdir. 

İçerikleri yönünden kıyaslar beş kısma ayrılır. Kıyasların içeriği kıyastaki öncüllerinin 

doğruluk değeri ve kıyastan beklenen amaca göre belirlenir. Beş sanat adı altında da toplanan 

bu kıyaslar kısaca şunlardır: 1. Burhanî kıyas. Doğru öncüllerden yapılan bu kıyasın amacı 

bilimsel bilgidir. 2. Cedelî kıyas. Doğruluk değeri muhtemel öncüllerden yapılan bu kıyasın 

amacı kanıtlamaya alıştırmak ve bilime yönlendirmektir. 3. Mugalatî kıyas. Yanlış 

öncüllerden kurulan bu kıyas insana yanlışlardan korunmayı öğretir. 4. Hatâbî kıyas. Kamuyla 

ilgili bilgilerde toplumu ikna etmeyi amaçlar. 5. Şiirî kıyas. Sanat yoluyla insan duygularını 

eğitmeyi amaçlar. 

Bir bakıma kıyasın uygulanış alanları olan bu beş konuda mantığın kurucusu Aristo 

müstakil kitaplar yazmasına, bunların Arapça çevirileri üzerinde daha da geliştirerek Fârâbî, 

İbn Sînâ ve İbn Rüşd müstakil çalışmalar yapmasına rağmen İbn Rüşd’den sonra gelen İslâm 

mantıkçıları -ki bunların hemen hepsi kelâmcıdır- bu konulardan birer cümle ile söz 

etmişlerdir. Böylece mantığın bilim, sanat, siyaset ve eğitimle ilgili imkân ve amaçlarından 

mahrum kalınmıştır. 

Kıyasın önermelerden, önermelerin kavramlardan oluştuğu düşünülürse mantığın 

kavramlar ve önermeler bölümü kıyasa bir giriş ve hazırlık mahiyetinde olmaktadır. Sözü 

geçen beş sanatta da kıyasın uygulama alanları bulununca -çünkü bu beş sanatın hepsinde 

kıyasın sûreti aynı kalırken maddeleri değişmektedir- klasik mantığın temelde bir kıyas 

öğretisi olduğu söylenebilir. Bu kıyas öğretisinin esas amacı da burhandır, başka bir deyişle 

bilimsel bilgidir. 

Kıyasa Dair Çalışmalar. Altı bölümlük Organon adlı kitabıyla Aristo mantık bilimini 

kurmuştur. Aristo, “syllogismos” dediği kıyası “Prior Analytics” adını verdiği, Organon’un 

üçüncü bölümünde inceler. Arapça’ya Anâlûtîkā el-ûlâ, el-ʿAks mine’r-reʾs ve Kitâbü’t-Tahlîl 

adlarıyla çevrilmiştir. Bu kitabın Arapça ilk çevirisini özet olarak İbnü’l-Mukaffa‘ yapmıştır. 

Eseri ayrıca Yahyâ b. Bıtrîk tercüme etmişse de günümüze kadar gelen çevirisi Theodoros’a 

ait olup bunun iki nüshası zamanımıza ulaşmıştır. Birinci nüshayı Abdurrahman Bedevî 

neşretmiştir. Bu kitap üzerine yapılan tek ve eksik şerh (II. makale) Fârâbî’ye aittir. İbn Rüşd 

144

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



kıyasla ilgili telhisinde bu şerhe atıfta bulunur. Kindî, Aristo’nun kitaplarını sayarken kıyas ve 

şekilleri hakkında çok kısa açıklamalar yapar. 

Fârâbî’nin kıyasla ilgili olarak biri giriş, diğeri kelâmcılar için yazılmış iki kıyas kitabı 

vardır. İbn Bâcce, Fârâbî’nin bu metinleri ilmî bir yöntemle yazmadığını söylemekle birlikte 

bunlar üzerine ta‘lîkāt çalışmaları yapmıştır. Fârâbî mantık okuluna mensup olan İbn Zür‘a, 

müfessirlerin İskenderiye kütüphanelerinde kırktan fazla Kitâbü’t-Tahlîl incelediklerini, 

yalnızca bu kitabın lafızlarının vecizliği ve mânaların açıklığı bakımından Aristo’ya ait 

olduğuna şehâdet ettiklerini belirtir. Yine bir din bilimci olan İbn Hazm da din bilimcileri için 

yazmış olduğu et-Takrîb’de kıyası bütün yönleriyle ele alır. 

Kıyas konusunda en geniş incelemeyi eş-Şifâʾda İbn Sînâ yaparsa da el-İşârât ve en-Necât 

gibi kitaplarında kıyasın uygulama alanlarının bazılarına çok fazla yer vermez. İbn Sînâ’nın 

kıyasa dair çalışmaları kendisinden sonraki bütün mantıkçıları etkilemiş, onun tanımları, 

deyimleri ve tasnifleri kullanılmıştır. 

Gazzâlî de mantıkla ilgili yazılarında İbn Sînâ’nın kıyas öğretisini aynen tekrarlamıştır. 

Ayrıca el-Kıstâsü’l-müstakīm adlı risâlesinde kıyasın bütün çeşitlerini Kur’an’dan çıkarmaya 

çalışmış, özünü kıyasın oluşturduğu mantığın dinî bir bilim olduğunu ileri sürmüş ve İbn 

Sînâ’nın deyimlerine karşı yeni deyimler önermiştir. Esâsü’l-kıyâs adlı kitabında ise 

fıkıhçıların kullandığı kıyası çözümleyerek yetersizliğini göstermiş, bir başka açıdan kıyasın 

dine yeni bir şey eklemediğini açıklamıştır. Gazzâlî’den sonra ise kıyasın maddesi bütünüyle 

ihmal edilmiş ve tamamen sûretiyle ilgilenilmiştir. 

Kıyas Eleştirileri. Kıyasa yönelik eleştiriler genel olarak mantık eleştirileri içinde önemli 

bir yer tutar. İslâm kültür tarihinde özellikle dil bilimi uzmanları başından beri mantıkî kıyas 

karşısında mesafeli bir tavır almışlar; İbn Salâh eş-Şehrezûrî, İbn Teymiyye ve Süyûtî gibi 

âlimler kıyasın dayandığı tanım teorisini yanıltıcı olarak görürken mantıkî kıyasın tamamen 

formel olmasından dolayı insanın bilgisini arttırmadığı gerekçesiyle sağlam bir yöntem 

oluşturmadığını söylemişlerdir. 

Kıyasa karşı en ciddi eleştiri Yeniçağ’ın bilim anlayışı ile birlikte Batı’da yapılmıştır. Bu 

eleştiriyi yapanlar arasında Francis Bacon, René Descartes, John Stuart Mill sayılabilir. 

Eleştiriler kıyasın birinci şekli bilim için yeterli değildir, onun uygulanımı kümeler ilişkisini 

geçmez, kesişen, dışlayan, olumsuzlayan sınıf ilişkilerini içine almaz, uygulama imkânı az, 

orta deyim ârızî bir ölçüdür gibi noktalardandır. Descartes gerçeği aramada sûrîliği yeterli 

bulmaz. Ona göre mantığı hakikati aramada değil hakikati sunmada kullanmak gerekir. Bacon 

ve Mill ise bilimde kıyasın yetersiz olduğunu ve tümevarımın kullanılması gerektiğini 

söylerler. Ancak Yeniçağ’ın eleştirdiği mantık ve kıyas, salt Aristo mantığı ve kıyası değil 

onun Ortaçağ hıristiyan teolojisinde almış olduğu görünüme yöneliktir. İzmirli İsmail Hakkı 

kıyasın keşf, ihticâc ve izah gibi üç temel işlevi olduğunu belirterek eleştirilere karşı cevap 

vermeye çalışır. Bütün bu eleştirilere rağmen klasik mantık ve kıyas kendi konumunu hâlâ 

korumaktadır. Ayrıca sembolik mantık çalışmalarıyla da bağımsızlığını kazanmış, tamamen 

sûrîleşerek bütün bilimler için genel bir yöntem olmaya başlamıştır.32 

FIKIH: Fıkıh usulünde kıyas, “hakkında açık hüküm bulunmayan bir meselenin hükmünü, 

aralarındaki ortak özelliğe veya benzerliğe dayanarak hükmü açıkça belirtilen meseleye göre 

belirlemek” anlamına gelir. Kıyas fıkıh literatüründe “salt düşünme (nazar), doğruya ulaştıran 

delil” mânasında ve birçok istidlâl türünü belirtmekte kullanılmakla birlikte yaygın anlamları 

şunlardır: 1. Re’y. “Şeriat ya tevkif ya da kıyastır” ifadesinde kıyas “şâriin bildirimi” (tevkif) 

mukabili olarak “re’y” anlamında, yani “mevcut naslar ekseninde beşer inisiyatifiyle sonuca 

ulaşma veya ulaşılan sonuç” manasında kullanılmaktadır. Bu mana, fıkıh usulündeki anlam 

eksenli “fıkhî akıl yürütme” (şer‘î kıyas, fıkhî kıyas, usulî kıyas) manasındaki kıyasa tekabül 

etmektedir ve Zâhirîler ile Şîa’nın Ta‘lîmiyye grubunun eleştirilerine hedef olan daha çok bu 

 
32 Ali Durusoy, “Kıyas”, Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2022), 25/524-528. 

145

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



anlamdaki kıyastır. 2. Şeriatın rasyonel içerikli bölümü. “Şeriat taabbüd ve mâkul anlamlı 

(kıyas) olmak üzere iki kısımdır” ifadesinde kıyas, taabbüd (dogmatik içerikli) mukabili 

olarak “ma‘kūlü’l-ma‘nâ” anlamına gelmektedir. Her iki kullanımda da kıyas genelde tevkif 

kapsamında olup tevkife alternatif değildir. 3. Genel ilke. Kıyas, tikel olaylara uygulandığı 

gibi tikel çözümlerin doğruluk kriteri olarak da kullanılan, “tümevarım yoluyla ulaşılmış 

genel kural” manasına da gelmektedir. Fıkıh usulünde teknik anlamda kullanılan kıyasla 

kesiştiği nokta bulunmakla birlikte mahiyet itibariyle ondan farklı olan genel kural 

anlamındaki kıyas, şer‘in tamamına uygulanacak genellikte olabileceği gibi sadece bir 

mezhep bütünlüğü içinde veya belli bir konu bütünlüğü içinde de söz konusu edilebilir. Fıkıh 

literatüründe yer alan “kıyâsü’ş-şer‘” ve “kıyâsü’l-mezheb” ifadeleri bu şekilde anlaşılmalıdır. 

Ortaya Çıkış Süreci. Kur’an ve Sünnet metinlerinin (naslar) anlaşılması ve kapsamlarının 

belirlenmesi yolunda dilin imkânlarının (delâletü’l-elfâz) sonuna kadar kullanılması gerektiği 

konusunda görüş birliği bulunmaktadır. Ancak nassın içerdiği, hükmün de konuluş 

gerekçesini teşkil eden anlamın (illet) esas alınarak nasta sabit olan hükmün aynı anlamı 

içeren başka bir olaya da verilmesinin imkân ve cevazı geniş tartışmalara konu olmuştur. 

Bununla birlikte lafız eksenli birinci tür delâletle anlam eksenli ikinci tür çıkarımın (şer‘î 

kıyas) her zaman açık bir şekilde birbirinden ayrıldığını söylemek mümkün değildir. 

Anlamdan hareketle yapılan çıkarım, teknik ifadesiyle kıyas ve ictihad Cessâs’ın yaygın 

kabul gören tespitine göre sahâbe, tâbiîn ile onları izleyen nesilde başvurulan bir yöntem iken 

ilk olarak III./IX. yüzyılın ilk çeyreğinde vefat eden İbrâhim b. Seyyâr en-Nazzâm tarafından 

red ve inkâr edilmiştir. Nazzâm kıyası inkâr etmekle kalmamış, bu yüzden sahâbeye dil 

uzatmıştır. Nazzâm’ın başlattığı kıyas karşıtlığı söylemine diğer Bağdatlı kelâmcılar da 

katılmış, fakat bunlar Cessâs’ın belirttiğine göre sahâbeye dil uzatmamışlar, onların kıyas ve 

ictihada başvurmalarının olayı kesin bir sonuca bağlama biçiminde değil orta yolu bulma, 

anlaşma sağlama kabilinden olduğunu ifade etmişlerdir (bu kelâmcılar muhtemelen, 

Seyfeddin el-Âmidî’nin kıyası aklen imkânsız görenler arasında saydığı Ebû Ca‘fer el-İskâfî, 

Ca‘fer b. Mübeşşir ve Ca‘fer b. Harb’dir; Nazzâm’a uyan Bağdatlı Mu‘tezile kelâmcılarının 

önderi Belhî’dir). Serahsî, Cessâs’ın sözünü ettiği kelâmcıların sahâbeye dil uzatmaktan 

kaçınmalarını Nazzâm’ın mâruz kaldığı eleştiriden kurtulma amacına bağlar, ayrıca onların 

sahâbe re’yine ilişkin değerlendirmelerinin gülünç olduğunu söyler. Bâkıllânî’nin tasviri ise 

ilk kıyas karşıtlığının Şîa’da ortaya çıktığını, Nazzâm’ın bu görüşe katıldığını ima etmektedir. 

Kıyas karşıtlığı hususunda son halkayı ne dediğini bilmeyen, kıyas muhaliflerinin 

dediklerini anlamayan, biraz Nazzâm’ın, biraz da diğer kıyas karşıtlarının sözlerinden 

etkilenerek kıyasa karşı çıkan “cahil bir adam” teşkil etmektedir. Nazzâm’a ve Bağdatlı 

kelâmcılara uyarak kıyas karşıtlığı yapan bu “cahil kişi” Dâvûd ez-Zâhirî’dir. Cüveynî, 

fukaha arasından kıyası reddedenler içinde Dâvûd yanında Kâsânî ve Nehrevânî’yi de 

zikreder. Kıyas karşıtlığı görüşünün Katâde, Mesrûk ve İbn Sîrîn’e nisbet edildiğinden 

bahseden Serahsî bunu onlara yapılmış bir iftira olarak değerlendirir. 

Cessâs’ın tasvirinde dikkat çeken husus, Selef’in başvurduğu yöntemin re’y kavramıyla 

değil özellikle kıyas ve ictihad kavramlarıyla anlatılmasıdır. İbn Hazm’ın sonraları yapacağı 

gibi re’y ile kıyas arasında ayırım gözetilerek Selef’in yönteminin kıyas değil re’y olduğunun 

ortaya konulması, Selef’in kıyasa başvurduğu ve kıyası ilk inkâr edenin Nazzâm olduğu 

iddiasının gözden geçirilmesini gerektirecektir. Ayrıca re’y ile görüş açıklamanın sahâbeye 

has bir ayrıcalık sayıldığı yönünde de değerlendirmeler bulunmaktadır. Cessâs’ın kıyası 

temellendirirken kullandığı kanıtlama mantığına bakıldığında onun, bazı âyetlerin 

gereklerinin ancak galip zan esasına göre yerine getirilebileceğini öne sürerek öncelikle galip 

zannın meşruluğunu göstermeye, ardından bir galip zan oluşturma yöntemi olduğundan 

hareketle kıyasın da meşruluğunu ispatlamaya çalıştığı görülür. Cessâs’ın galip zannın 

meşruiyetini göstermede kullandığı bu âyet gruplarından ilki bazı işlerin mârufa göre 

yapılmasını öneren âyetlerdir. Cessâs, âyetlerde söz konusu edilen mârufun ne olduğunun 

146

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



belirlenmesinin ilgili kişiye bırakıldığını ve bunun kesin bir sınırı olmadığını, bu yönde 

oluşturulacak kanaatin zandan ibaret bulunduğunu söyler ve kıyası galip zan ortak paydasında 

bununla buluşturur. Aslında galip zannın meşruluğunu gerekçelendirme girişimi Şâfiî’de de 

görülür. Şâfiî’nin kıyası gerekçelendirmekte kullandığı kıblenin tayini, şahidin âdil olup 

olmadığının tespiti ve hac “cinayet”inde kefâret olarak kesilecek hayvanın denkliğinin 

belirlenmesi gibi hususlar ve bunlara ilişkin âyetler “tahkīku’l-menât” kabilindendir ve Şâfiî 

bu âyetlerle daha çok galip zannın muteberliğini temellendirmiş olmaktadır. Sonraları 

Gazzâlî’nin açıkça belirttiği gibi tahkīku’l-menâtın en azından çoğunluğa göre kesinlikle 

kıyastan farklı olduğu, bu sebeple kıyas inkârcılarının bile tahkīku’l-menâtı kabul ettikleri 

ortaya konulunca Şâfiî ve bir ölçüde Cessâs tarafından yapılan gerekçelendirme tenkide açık 

hale gelecektir. 

Re’yin kullanılmasına ilişkin tartışmalar, kullanılan kavramlar ve verilen örnekler 

incelendiğinde, anlam ekseninde cereyan eden “hukukî akıl yürütme” manasında kıyasın Selef 

arasında yaygın olan re’y faaliyetinin daha sistematik ve daha teknik bir şekli olduğunu 

söylemek mümkündür. İbn Hazm’ın, re’y evvelce mevcut olduğu halde kıyasın ikinci nesil 

yani tâbiîn nesli içinde ortaya çıktığı ve üçüncü nesilde de yaygınlık kazandığı, ta‘lîlin ise 

dördüncü nesilde Şâfiî’nin takipçileri arasında görüldüğü yönündeki tesbiti, kıyasın ortaya 

çıkış ve sistematik hale geliş sürecine ilişkin bir tasvir ve mahiyetine ilişkin bir ipucu 

sayılabilir; böylece Schacht’ın, kıyasın terim anlamına kavuşmasında Yunan mantığı ile 

yahudi ve Roma hukukunun etkisi bulunduğu iddiasına da bir yönüyle uygun düşer. 

Kıyasın ilk ortaya çıkışındaki manasının anlaşılması büyük ölçüde kıyasa yüklenen işlevin 

belirlenmesine bağlıdır. Sonraki dönemlerde kıyasa yüklenen temel işlev nasların uygulama 

alanını genişletme olmakla birlikte ilk çıkışında kıyas, mevcut nasların amaç ve anlam 

tutarlılığının ilk iki nesilde ortaya konan re’y faaliyetinin de yardımıyla kurgulanması ve 

birtakım genel ilkelere bağlanması çabasından ibarettir. Özellikle fıkıh literatüründe kıyâsü’ş-

şer‘ veya kısaca kıyas denilerek atıf yapılan kıyas çok defa “genel kural” anlamındaki bu 

kıyastır. Esasında kıyasa yüklenen ikinci işlev olan “nasların uygulama alanını genişletme” 

işlevi, sözü edilen bu ilk aşamanın tamamlanmasına bağlıdır. Kıyasın birincil anlamına ilişkin 

bu tesbit, re’y ekolü ile hadis ekolü arasında neredeyse gözden kaçırılan en ciddi farkı teşkil 

etmektedir. Re’y ehli tabiri, re’yi çok serbest olarak kullanan ve bütün çeşitleriyle kıyasa 

başvuranların değil amaç ve anlam tutarlılığına önem verenlerin oluşturduğu çizgiyi, hadis 

ehli ise amaç ve anlam tutarlılığından ziyade nasların zâhirini esas alan ve bunları mantıkî 

sonuçlarına vardırmaya pek yanaşmayanları temsil eden çizgiyi anlatmaktadır. İbn 

Kuteybe’nin İbn Ebû Leylâ, Ebû Hanîfe, Rebîatürre’y, Züfer b. Hüzeyl, Evzâî, Sevrî, Mâlik b. 

Enes, Ebû Yûsuf ve Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’yi ashâbü’r-re’y kapsamında 

zikretmesinin belirtilen bu noktayla ilgili olması muhtemeldir. Bu anlamda re’y ekolü 

kapsamında yer alan Hanefîler’le Mâlikîler arasındaki fark söz konusu kurguda birincilerin 

önceliği naslara, ikincilerin ise sahâbe uygulamasına vermesidir. Yine bu tesbit, Hanefîler’in 

sanıldığının aksine daha muhafazakâr ve gelenekçi olduğunu söylemeyi de mümkün 

kılmaktadır. Çünkü onlar, bütün çeşitleriyle kıyasa değil sadece etkisi şer‘an sabit olmuş, yani 

şâriin itibar ettiği ortaya çıkmış sahih anlam ekseninde işleyen kıyasa başvurmuşlardır. 

Kıyası tamamen reddeden Nazzâm gibi âlimler hariç tutulacak olursa ilk dönemlerden 

itibaren ictihâdü’r-re’y kapsamında yürütülen çıkarımlara bir sınır getirme anlamında ilk 

radikal tepki Şâfiî’den gelmiş ve Şâfiî bir bakıma kendisinden sonra oluşacak kıyas karşıtlığı 

söyleminin ilk nüvesini oluşturmuştur. Şâfiî, karşılaşılan her olay hakkında ya kesin bir 

hüküm ya da ona gerçekte bir delâlet bulunduğunu, birincinin nas, ikincinin ise ictihad 

(istinbat) olduğunu açıkça belirtmiş, fakat bütün ictihad faaliyetini kendisinden önceki 

dönemde ortaya konan re’y faaliyetine nisbetle daha formel olan kıyasa indirgemiş ve kıyas 

sonucunda ulaşılan kanaatin epistemolojik değerini tesbite girişmiştir. Şâfiî’nin bütün ictihad 

faaliyetini kıyasa indirgemesi ve kıyası da türleri itibariyle tanımlayıp sınırlandırması, genel 

147

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



olarak re’yin yaygın biçimde kullanılması sebebiyle ikinci plana itildiğini düşündüğü nasları 

merkeze alma ve nas eksenli düşünüşe yeniden geçme girişimidir; bundan dolayı Şâfiî’nin 

sistematik öze dönüş projesinin ilk mimarı şeklinde nitelendirilmesi mümkündür. Şâfiî’nin, 

kendi tanımladığı kıyasa indirgeyerek serbest re’y faaliyetini sınırlandırma ve nas eksenli 

düşünüşe geçme girişimi arasındaki gerilim, onun kıyasın konumlandırılmasına ilişkin 

kanaatlerinde nisbî bir belirsizliğe yol açmıştır. Nitekim İhtilâfü’l-hadîs’teki, “Hz. 

Peygamber’in ölmesi farzların tamamlandığı ve artık bir şey ekleme ya da çıkarmanın 

mümkün olmadığı anlamına gelir” sözü, Şâfiî’nin, Kitap ve Sünnet’in kıyas yoluyla ilhak 

edilecek bütün fer‘î hükümleri kapsadığı görüşünde olduğu şeklinde yorumlanırken er-

Risâle’deki “Kıyas zaruret yeridir” sözüyle Ahmed b. Hanbel’in ondan naklettiği, “Kıyas 

zaruretlerdir” sözünden Şâfiî’nin, Kitap ve Sünnet’i kıyas yoluyla ulaşılacak hükümlere şâmil 

görmediği sonucu çıkarılmaktadır. Şâfiî’nin mâna kıyası ve şebeh kıyası (kıyâsü’l-eşbâh) 

şeklindeki ayırımı şer‘î kıyas için yapılmış ilk bölümlemedir. 

Mâna kıyası teknik anlamdaki kıyastan daha geniş bir içeriğe sahiptir ve illet kıyasının 

yanı sıra “fehve’l-hitâb”ı da içine alacak şekilde yorumlanmaktadır. Kıyasın ikinci türü ise 

benzerliklere dayanan kıyas olup hakkında nas bulunmayan ve birkaç asla benzer yönleri olan 

bir meseleye en çok benzerlik taşıdığı aslın hükmünün verilmesidir. Şâfiî’nin bu kıyas 

anlayışının sonraki Şâfiî usulcüleri tarafından görünüşte sürdürüldüğü kabul edilebilirse de 

özüne sadık kalındığını söylemek kolay değildir. Sonraki Şâfiî usulcüleri Şâfiî’nin bütün 

ictihad faaliyetlerini kıyasa indirgemesini eleştirmekle kalmamışlar, re’yi sınırlama ve 

objektif esaslara bağlama girişimine zımnen itiraz sayılabilecek şekilde istislâh teorisine de 

kapı aralamışlardır. Özellikle Cüveynî’den başlamak üzere Şâfiî usulcüleri arasında revaç 

bulmaya başlayan istislâh teorisinin Şâfiî’nin kıyâsü’ş-şebeh anlayışıyla temellendirilmeye 

çalışılması, ilk çıkışında sınırlandırma amacı güden bir vasıtanın sonraları genişletme 

amacıyla kullanılmaya başladığını göstermektedir. 

Şâfiî’nin, bütün ictihad faaliyetini muhtevasına göre bazı nasların uygulanabilmesini 

sağlama, bazı nasların uygulama alanını genişletme faaliyeti olarak gördüğü kıyasa indirgeme 

çabası Dâvûd ez-Zâhirî tarafından mantıkî sonucuna götürülerek kıyasın inkâr edilmesiyle 

neticelenmiştir. Kıyas karşıtlığını, daha sonra Dâvûd’un Zâhirîlik düşüncesinin 

takipçilerinden İbn Hazm oldukça sistematik bir çerçeveye kavuşturmuştur. Dâvûd’un ilke 

olarak kıyasa karşı çıkmakla birlikte kıyası kullanmaya mecbur kaldığı ve bunu delil olarak 

adlandırdığı yönünde kıyası savunan Sünnîler tarafından ortaya atılan iddianın ihtiyatla 

karşılanması uygun olur. Çünkü eğer Dâvûd’un delil olarak adlandırdığı şey, daha sonra İbn 

Hazm’ın uzun uzadıya sistematik bir şekilde açıkladığı şey ise bu delil anlayışını 

benimsemelerine dayanarak onların kıyası kabul etmek durumunda kaldıklarını söylemek 

mümkün değildir. Dâvûd’un kıyasa başvurmak durumunda kaldığını iddia edenler, 

muhtemelen bununla Dâvûd’un fehve’l-hitâb olarak anılan mefhûmü’l-muvâfakati kabul 

etmesini kastetmişlerdir. Fehve’l-hitâbın teknik anlamdaki kıyas kapsamına girip girmediği 

tartışmalı olup sırf bu noktadan hareketle Dâvûd’un kıyasa başvurmak durumunda kaldığını 

öne sürmek uygun olmaz. Çoğunluk benimsemese de mefhûmü’l-muvâfakati kıyas 

kapsamında görenler bulunmaktadır. Dâvûd’un sözleri arasında geçen “mâna” kelimesine 

dayanarak onun Ebû Bekir el-Esam, İbn Uleyye ve Bişr b. Gıyâs el-Merîsî’yi izleyerek 

nisbeten daha katı ve dar bir uygulama imkânı bulunan mansus illetle kıyası tecviz etmiş 

olabileceği ihtimali gündeme getirilmişse de Dâvûd’un delil kavramını açıklarken kullandığı 

mâna kelimesi yalın anlamda bir metnin dilsel mânasını ifade eder ve kıyasçıların 

terminolojisinde illet yerine de kullanılan mâna kelimesinden farklıdır. Bu bakımdan mâna 

kelimesini kullanmasından hareketle Dâvûd’un kıyasa başvurmaya mecbur kaldığını iddia 

etmek isabetli olmaz. 

Özellikle III./IX. yüzyılın başlarından itibaren gündeme gelen ciddi kıyas tartışmaları çoğu 

günümüze ulaşmayan geniş bir literatür oluşturmaktadır. 

148

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Tanımı, Mahiyeti ve Türleri. Kıyasın tanımında bazı teknik zorluklar bulunmakta, hatta 

bazılarınca tam bir tanımının yapılamayacağı öne sürülmektedir. Mevcut tariflerin bir kısmı 

yalın ve basit bir şekilde kıyasın ana yapısını gösterirken bir kısmı, benimsenen kelâmî 

anlayışla çelişmemek ve farklı anlayıştaki usulcülerin eleştirilerine hedef olmamak 

endişesiyle zaman zaman zorlama denecek ölçüde çetrefilli bir biçime büründürülmüş ve 

ekoller arasında, hatta bir ekole mensup usulcüler arasında farklı tarifler ortaya çıkmıştır. 

Gazzâlî, Şifâʾü’l-ğalîl’de farklı tanımların varlığına işaretle yetinerek kıyasın mahiyetini 

tanıtma hususunda, “Kıyas, hükmün illetindeki ortaklıkları sebebiyle asıldaki hükmü fer’e de 

vermektir” şeklindeki tarifini yeterli görür. Benzer bir tarif “aralarındaki ortak illete veya 

benzerliğe dayanarak fer‘i asla ilhak etmek” şeklindedir. Her ne kadar bir tanım sunmasa da 

Şâfiî’nin kıyası illet kıyası (aslın anlamında kıyas) ve şebeh kıyası diye ikiye ayırmasının 

zikredilen tarifi etkilediği açıkça görülmektedir. Bu ve benzeri tarifler daha çok şâmil 

olmadıkları, sadece şer‘î konulara münhasır kaldıkları gerekçesiyle eleştirilmiştir. 

Mâtürîdî’ye nisbet edilen ve daha teknik kabul edilen tanıma göre kıyas, “İki mezkûrdan 

birinin hükmünü (hükmün mislini) ortak illete dayanarak (illetin misliyle) ötekinde beyan 

etmektir”. Molla Fenârî bu tarifi “mezkûr” yerine “mâlûm”u koyarak nakletmekte, bu tarifin 

nassın delâletini de içine aldığını ve bu sebeple kat‘î ve celî kıyas diye adlandırıldığını 

belirtmektedir. Nassın delâletini tanım dışı bırakmak için Fenârî illetin “salt dil yoluyla 

anlaşılmayan” şeklinde kayıtlanmasını önerirken Molla Hüsrev tanımın sonuna “re’y ile” 

ilâvesini yapmaktadır. 

Kelâmcı usulcülerin kıyas tanımları arasında en meşhuru ve en çok itibar edileni Mâlikî-

Eş‘arî usulcüsü Bâkıllânî’ye ait olup, “Birleştirici bir vasıf veya hükmün varlığına yahut 

yokluğuna dayanarak bir hükmü her ikisi için de ispat etmek veya nefyetmek üzere bilineni 

bilinene hamletmek” şeklindedir. Bâkıllânî’nin bu tarifinin Mâtürîdî’nin yukarıda zikredilen 

tarifine olan benzerliği bir etkilenmeye delâlet edebileceği gibi benzer bir bakış açısına sahip 

olunduğu şeklinde de yorumlanabilir. Bu tanım İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî, Gazzâlî, İbn 

Berhân, Kiyâ el-Herrâsî, Fahreddin er-Râzî ve Seyfeddin el-Âmidî’nin de içinde bulunduğu 

Şâfiî-Eş‘arî usulcüleri arasında yaygın olarak benimsenmiş, hatta İbn Berhân tanımı kıyas 

tariflerinin doğruluğunun deneneceği bir kriter olarak belirlemiş ve bir tanımın buna 

yaklaştıkça doğruluğa yaklaşacağını öne sürmüştür. Cüveynî, mevcut tariflerin en iyisi 

olduğunu düşünmekle birlikte nefy, ispat, hüküm ve illetten mürekkep bir şeyin 

tanımlanmasının zorluğu sebebiyle Bâkıllânî’nin tarifinin tam bir tarif olmadığını 

belirtmekten de kaçınmamıştır. 

Mâtürîdî ve Bâkıllânî’nin tarifleri, aklî kıyas kapsamında değerlendirilecek diğer istidlâl 

türlerini de içine alacak genişlikte iken Gazzâlî’nin tarifi daha çok şer‘î kıyası ifade eden bir 

tariftir. Kıyasa karşı çıkanlar serbest ve kayıtsız hüküm vermenin önüne geçme amacını 

taşıdıkları gibi, kıyası kabul edenler de serbest ve kayıtsız hüküm verme anlamına gelecek 

anlayış ve uygulamalardan genelde kaçınmaya çalışmışlar, tanımlarda görüleceği gibi bunu 

daha çok illet vurgusuyla sağlamaya gayret etmişlerdir. Kıyası kabul edenler arasındaki görüş 

ayrılığı da esasen illetin mahiyeti ve tesbit yollarına ilişkin anlayış farklılığından 

kaynaklanmaktadır. Farklılık doğuran diğer bir husus da kıyasla benzer ilhak işlemlerinin 

nasıl ayrılacağıdır. 

Nasta sözü edilen durum için getirilen hükmün onda sözü edilmeyen başka bir durum için 

daha öncelikli ve evlâ olması sebebiyle aynı hükmün söylenmeyen durum için de geçerli 

sayılması demek olan fehve’l-hitâb (mefhûmü’l-muvâfaka, delâletü’n-nas, a fortiori) İbn 

Hazm dışında ciddi bir itirazla karşılaşmamıştır. Kıyasa karşı olmalarına rağmen Nazzâm, Şîa 

ve Zâhirîler’den Kâşânî ve Nehrevânî bu ilhak işlemini kabul etmişler, bunun kıyas değil 

mefhum olduğunu, yani bu ilhak işleminin dilin gereği olduğunu öne sürmüşlerdir. Gazzâlî 

Şifâʾü’l-ğalîl’de her iki görüşün de muhtemel olduğunu belirtirken el-Müstasfâ’da bu tür 

istidlâlin kıyas olarak adlandırılmasını uygun görmez. Ancak kıyası da bir ilhak türü sayan 

149

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Sünnî usulcülerin çoğunluğu, bu işlemi celî kıyas veya vâzıh kıyas gibi adlarla kıyas türleri 

arasında saymış, kıyasın en kuvvetli şekli olduğunu söylemiştir. Nasta sözü edilmeyen 

durumun nasta sözü edilen duruma denk olması halinin (meskûtün aslın anlamında olması) 

kıyas olarak adlandırılması da tartışmalıdır. 

Kıyas karşıtlığının mimarı sayılan Nazzâm, hükmün illetinin mansûs olması durumunda 

söz konusu özel/tikel hükmün genel/tümele dönüşeceğini ve bu illetin bulunduğu bütün 

özel/tikel durumlar için geçerli olacağını kabul etmekte, ancak bu ilhakın kıyas yoluyla değil 

umum yoluyla gerçekleştiğini belirtmektedir. Şâriin, “Şarap sarhoş edici olduğu için 

haramdır” sözü ile, “Bütün sarhoş ediciler haramdır” sözü aynı anlamdadır. Şiî-İmâmî usulcü 

Allâme el-Hillî de Nazzâm gibi mansûs illetle ta‘lîli kabul etmekte, o da aynı hükmün sarhoş 

edici olan bütün içecekler için geçerli olmasının kıyasla değil nasla olduğunu savunmaktadır. 

Kıyas anlayışındaki ve kıyasın tanımındaki farklılıklar büyük ölçüde kıyasın türlerine 

yansımaktadır. Kıyas genelden özele doğru olmak üzere aklî kıyas, şer‘î kıyas; tard kıyası, aks 

kıyası, istidlâl kıyası; illet kıyası, delâlet kıyası, şebeh kıyası; celî kıyas, vâzıh kıyas, hafî 

kıyas ve mürsel kıyas; muteberlik açısından ise sahih kıyas ve fâsid kıyas gibi ayırımlara tâbi 

tutulmuştur. 

Kıyas deliller hiyerarşisinde kitap, sünnet ve icmâdan sonra dördüncü sırada yer alır. Bu 

sıralama kıyasın, ancak kendinden önceki üç delilde karşılaşılan hadisenin hükmüne ilişkin 

bir belirleme bulunmaması durumunda gündeme gelen şer‘î bir hüccet olduğu imasını içinde 

taşır. Kıyas, bazen sırf re’y ve akla dayalı bir delil olarak nitelendirilmekle birlikte bu onun 

nas karşısında bağımsız, alternatif bir delil olduğu anlamına gelmez. Kıyasın meşruluğunun 

aklî gerekçelerle değil sırf naklî olan Kitap ve Sünnet sayesinde ispat edilmesi, yine kıyas 

işleminin yapılabilmesi için Kitap veya Sünnet’ten bir asla dayanmanın zorunlu oluşu onun 

nakil bağımlı bir delil olduğunu gösterir. Ayrıca daha çok kelâmcı usulcüler tarafından ve 

özellikle cedel türü eserlerde yapılan asıl, ma‘kūlü’l-asl ve istishâbü’l-asl şeklindeki deliller 

tasnifinde kıyasa “ma‘ne’l-hitâb” adıyla ma‘kūlü’l-asl kapsamında yer verilmesi, kıyasın 

deliller arasındaki yerinin ve hüküm çıkarmadaki rolünün başka bir yönden ifade edilmesidir. 

Kıyas bu tasnifte fehve’l-hitâb, lahnü’l-hitâb, delîlü’l-hitâb ile birlikte hitabın anlamı 

kapsamında yer almakta ve bu yönüyle lafzî delâlet şekilleri olan nas ve zâhirin mukabili 

olmaktadır. Esasen kıyasın bir delil olarak görülmesi lafzın anlam boyutunu teşkil etmesi 

itibariyledir. Usulcülerin klişe sözlerinden olan, “Kıyas hükmü ispat etmez, izhar eder” 

ifadesinin daha çok hükmü koyanın Allah olduğunu, kıyas yapanın bunu ortaya çıkardığını 

vurgulamak amacıyla kullanılması yanında kıyasın gerçekte bir delil değil bir yöntem 

olduğunu da ima eder. Gerçekten de mahiyetinden ve işlevinden hareketle orta dönem 

usulcülerinden Cüveynî, Gazzâlî ve Kiyâ el-Herrâsî kıyasın fıkhın delillerinden olmadığını 

savunmuşlar, hatta Gazzâlî hükmün ürün, delilin ürün veren, kıyasın da ürün elde etme yolu 

olduğunu belirterek kıyasa deliller arasında değil delillerin anlaşılmasına yönelik istinbat 

metotları arasında yer vermiştir. Yine birçok Hanefî usulcüsü, muhtemelen aynı gerekçeyle 

kıyasa delil denilmesinin mecaz olduğunu dile getirmiştir. Hanefîler’in kitap, sünnet ve icmâı 

“el-hücecü’l-mûcibe”, kıyası da “el-hücecü’l-mücevvize” kapsamında değerlendirmeleri, 

kelâmcı usulcülerin ise birincileri delil, ikincileri emâre olarak adlandırmaları, kıyas 

konusunda yukarıda açıklanan yerleşik kanaatin başka bir ifade şeklidir. Aslında sözü edilen 

delil emâre ayırımının ipuçları Şâfiî’nin zâhirde ve bâtında hak olan bilgi ve sadece zâhirde 

hak olan bilgi ayırımında bulunmaktadır. Şâfiî’ye göre birincisi, Kitap veya Sünnet’ten bir 

nassa sahip olmamız durumunda olduğu gibi kesin bilgidir ki bunda herhangi bir şüphenin 

olması düşünülemez. İkincisi ictihad yoluyla elde ettiğimiz bilgi olup bu durumda ulaşılan 

şer‘î hükümler kıyas yapan kişi açısından doğrudur ve diğer fakihlerin bu hükümleri kabul 

etme gibi bir yükümlülükleri yoktur. 

Kıyas yoluyla ulaşılan sonucun epistemolojik değeri konusunda ciddi bir görüş 

ayrılığından bahsedilmez. Kıyasın bir kesinlik ifade etmeyip zann-ı gālibden (ez-zannü’l-

150

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



gālib, ekberü’r-re’y) ibaret bulunduğu ve Allah’ın herhangi bir mesele hakkındaki hükmünün 

bu olduğu yönünde bir kanaat oluşturduğu konusunda görüş birliği bulunmaktadır. Yakīn 

bilgisinden ayırt etmek üzere Debûsî gibi bazı usulcüler kıyası “galip zan bilgisi” olarak 

adlandırır. Bazı usulcülerin kıyasla ameli şahitliğe dayanarak hüküm vermeye benzetmesi ve 

kıyasın bir şahitliğe dayanılarak verilen hüküm ölçüsünde kesinlik ifade edeceği yönündeki 

ifadeleri sözü edilen genel kabulle çelişmez. Kıyasın en fazla zann-ı gālib ifade etmesi, kıyas 

yoluyla belirlenen hükümlerin bizâtihi bağlayıcı olmadığı ve karşı çıkmanın mümkün olduğu 

sonucunu da içinde barındırır. Hz. Peygamber’in kıyası, kabul edenler açısından farklı 

değerlendirilmiş ve ondan sâdır olan kıyasın bağlayıcı bir hüccet olduğu belirtilmiştir. 

Kıyas yoluyla ulaşılan sonucun değerine ilişkin bir tartışma da kıyasın dinden olup 

olmadığı şeklindedir. Bu tartışma literatürde, “Kıyas din midir, kıyas emredilmiş midir, 

kıyasla ulaşılan sonuca Allah’ın hükmü denilebilir mi?” gibi sorular bağlamında ele alınmış 

ve bu sorular sahip olunan perspektife göre farklı şekillerde cevaplandırılmıştır. Genel olarak 

ifade edilirse kıyas yoluyla ulaşılan sonucun din olarak nitelendirilmesi mümkün görülmüş, 

fakat bu sonucun Allah’ın sözü veya peygamberin sözü olarak nitelendirilmesi câiz 

görülmemiştir. 

Kıyasın haber-i vâhid ve sahâbî sözü ile çatışması durumunda hangisinin öne alınacağı ve 

kıyasla bir âyet veya hadisin umumunun tahsis edilmesinin imkânı konusu da büyük ölçüde 

kıyasın deliller hiyerarşisindeki yeri ve epistemolojik değerine göre belirlenmiştir. Hanefîler 

kıyasla ameli nassın olmadığı yerde câiz gördükleri ve haber-i vâhidi ondan kuvvetli 

saydıkları için çatışma durumunda haber-i vâhidi kıyasa tercih etmişlerdir. Kıyasa takdim 

edilen haber-i vâhidin râvisi fakih olan haber-i vâhidler mi yoksa genel olarak haber-i vâhidler 

mi olduğu ayrı bir tartışma konusudur. Şâfiî’nin ise Kur’an nassı veya müsned sahih bir haber 

bulunduğunda kıyasa başvurmayı câiz, bunların olmadığı yerde ise vâcip gördüğü 

nakledilmektedir. Mâlikî ekolünde de genel eğilim kıyasın öne alınması yönündedir. Mâlikî 

usulcülerinden Kadı Ebü’l-Ferec ile Ebû Bekir el-Ebherî’nin kıyası haber-i vâhide takdim 

etmeleri İbn Hazm tarafından şiddetle eleştirilmiştir. Yine Mâlikî usulcülerinden Ebû Bekir 

İbnü’l-Arabî’nin Irak’a seyahatinde Hanbelî fakihi Ebü’l-Vefâ İbn Akīl’in, “Zayıf haber güçlü 

nazardan daha hayırlıdır” sözünü Ahmed b. Hanbel’e nisbet ettiğini duymuş ve bu sözü 

Ahmed b. Hanbel’in konumuna yakışmayan bir yanılgı olarak değerlendirmiştir. 

Hanefîler’in muhalifi bilinmeyen sahâbî sözünü kıyastan evlâ gördükleri söylenirse de 

Serahsî, Hanefî imamlarının bu konuda farklı uygulamaları bulunduğunu örnekleriyle 

gösterir. Mâlik sahâbî sözünü kıyasa takdim ederken yeni görüşünde Şâfiî ve Hanefîler’den 

Kerhî kıyası sahâbî sözüne takdim etmiştir. Kıyasla âyet veya hadisin umumunun çatışması ve 

bu umumun kıyasla nesih ve tahsis edilmesinin mümkün olup olmadığı da tartışmalıdır. 

Kıyasın Rükün ve Şartları. Kıyasın özünü oluşturduğu bilinmekle birlikte illetin kıyas 

işleminde tek başına bir rükün mü yoksa asıl, fer‘ ve hüküm yanında dördüncü bir rükün mü 

olduğu konusunda farklı değerlendirmeler bulunmaktadır. 

Kıyasın şartları, benimsenen kıyas anlayışına bağlı olarak hem ekoller arasında hem aynı 

ekol içerisinde birtakım farklılıklar göstermekteyse de genelde dört maddede toplanmaktadır. 

1. Aslın hükmünün asla mahsus olmaması. 2. Aslın hükmünün kıyas yolundan ayrılarak 

konulmuş olmaması. 3. Nasla sabit olmuş şer‘î hükmün kendi dengi olan fer‘e aynen geçmesi. 

4. Kıyas nassın hükmünü değiştirmemelidir.  

Kıyasın Meşruiyeti ve Hüccet Oluşu. Kıyasın bir hüccet olarak kabul ediliş süreci 

birbirine bağlı üç aşamada gerçekleşmektedir. Birincisi, nasların bütün hayat olaylarını 

kuşatmasının ancak istinbat yoluyla mümkün olacağı, ikincisi, istinbatın bazı türlerinde ta‘lîle 

başvurmanın zorunlu olduğu ve üçüncüsü, ta‘lîlin mahiyeti gereği zannî olması sebebiyle 

zann-ı gālibe göre davranmanın meşruluğudur. Bu üç aşama bir yönüyle şeriatların amacının 

ve şer‘î hükümlerin elde ediliş sürecinde aklın yerinin sorgulanması mahiyetini de 

içermektedir. 

151

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Nasların yeterliliği konusunda âlimler arasında bir prensip ihtilâfı yoktur. Görüş ayrılığı, 

mevcut nasların hayat olaylarını kuşatma biçim ve keyfiyeti noktasında ortaya çıkmakta ve en 

genel şekliyle iki eğilimden söz edilmektedir. Şeriatların gönderiliş amacının kulların imtihan 

edilmesi olduğunu savunan ve bütün şer‘î hükümlerin taabbüdî karakterli olduğunu öne 

sürerek onların elde ediliş sürecinde akla ve ta‘lîle dayalı istinbata hiç yer vermeyen Zâhirîler 

ve özellikle Bağdat Mu‘tezilesi’nin önde gelenleri tarafından temsil edilen birinci eğilime 

göre mevcut nasların dilsel anlamları / zâhirleri yeterlidir, dolayısıyla ta‘lîle ve kıyasa 

kesinlikle ihtiyaç yoktur. Bunların ve bunlar gibi ta‘lîle ve kıyasa karşı çıkan Şîa’nın 

(özellikle İmâmiyye ve İsmâiliyye) bu konudaki gerekçeleri arasında benzerlik, hatta ayniyet 

bulunsa da alternatif çözüm önerileri birbirinden farklıdır. Zâhirîler nasların zâhirine sıkı 

sıkıya bağlanılması gerektiğini, naslarda emredilen şeylerin vâcip, yasaklananların haram ve 

bunun dışında kalanların mubah olduğunu, dolayısıyla naslarda hükmü açıklanmamış hiçbir 

şey kalmadığını öne sürerken Şîa, anlama ve açıklama işinin peygamberden sonra sadece 

mâsum imam tarafından yerine getirilebileceğini söylemektedir. Buna karşılık şeriatların 

gönderiliş amacının veya öncelikli amacının kulların yararı (maslahat) olduğunu savunan, bu 

yararın akılla kavranabilir olduğu noktasından hareketle de ta‘lîle kapı aralayan Ehl-i sünnet 

ve onlarla aynı görüşü paylaşan özellikle Basra Mu‘tezilesi’nin temsil ettiği, çoğunluk 

tarafından benimsenen ikinci eğilime göre ise nasların yeterliliği ancak istinbat yoluyla 

mümkündür, bu sebeple nasların ta‘lîl edilmesi gereklidir. Ta‘lîli mümkün ve gerekli görenler 

arasında ta‘lîlin keyfiyet ve boyutlarına ilişkin görüş farklılığı bulunduğu gibi ilkenin ta‘lîl mi 

yoksa taabbüd mü olduğu noktasında da farklı anlayışlar bulunmaktadır. 

Sonraki dönemlerde, kıyasın bütün şer‘î hükümlerin bilinmesinin bir yolu olmasının 

mümkün olup olmadığı konusunda ortaya çıkan teorik tartışma da mevcut şeriat telakkilerini 

yansıtacak bir mahiyet arzetmektedir. Usulcülerin çoğu bütün şer‘î hükümlerin kıyas yoluyla 

bilinmesini mümkün görmez. Hatta Gazzâlî, İbn Berhân ve Fahreddin er-Râzî gibi bazı 

usulcüler, bütün şer‘î hükümlerin taabbüdî karakterde olmasını imkân dahilinde kabul ettikleri 

halde bütün hükümlerin kıyas yoluyla bilinmesini mümkün görmezler. Ancak kelâmcı 

usulcüler bu noktadan sonra kıyasın, taabbüdî içerikli hükümler dışında bir ayırım 

yapılmaksızın bütün şer‘î hükümler hakkında geçerli olduğunu savunmaktadır. Çünkü şer‘î 

hükümler eşit olduğundan bir kısmının kıyasla sübûtunun mümkün olması tamamının bu 

yolla sabit olabileceği anlamına gelir ve sadece bazı hükümlerin kıyasa el-verişli bulunduğunu 

söylemek keyfî hüküm vermek olur. Hanefîler ve bazı Mâlikîler ise hadler ve kefâretler 

konusunda kıyasın câri olmayacağı görüşündedir. Şâriin öngördüğü ruhsatlar ve bir miktar 

belirlemesi yaptığı konular da (mukadderat) böyledir. 

İlâçlar, besinler ve fiyatlar gibi hususlarda kıyasın hüccet olduğunda görüş birliği 

bulunmakta, aklî hükümler konusunda hüccet olduğu ise kelâmcıların büyük çoğunluğu 

tarafından kabul edilmektedir. Usulcüler, aklî konulardaki kıyasın hükmüne temas etseler de 

daha çok şer‘î hükümler hususunda kıyasın hüccet olup olmadığını tartışmışlardır. Bu görüşü 

savunan bütün Sünnî usulcü ve fakihlerle Mu‘tezilî kelâmcıların çoğunluğuna göre şer‘î 

kıyas, hakkında nas veya icmâ bulunmayan konularda vâcip, bu delillerden birinin bulunduğu 

hususlarda ise bunlardan birine aykırı düşmemek kaydıyla câizdir. Çoğunluğa ait olan ve 

kıyasın aklen mümkün oluşundan yola çıkan bu görüş, kıyası aklen imkânsız gören görüşle 

aklen zorunlu gören görüş arasında yer alır. 

Kıyası gerek aklî gerek şer‘î hiçbir hükümde hüccet saymayanlar (İbn Dâvûd ez-Zâhirî ve 

bazı Hâricîler) olduğu gibi sadece aklî hükümlerde (Nazzâm ve İbn Hazm’ın da içlerinde 

olduğu bazı Zâhirîler) ve sadece şer‘î hükümlerde (bilginin zaruri olduğunu savunanların 

bazıları ve İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî’nin tesbitine göre hüccet sayanlar vardır. Bu 

konuda bazıları aklî, bazıları naklî gerekçelere dayanmaktadır. 

Şer‘î konularda kıyası geçersiz sayanların bir kısmı bunu aklen, bir kısmı şer‘an imkânsız 

görmüştür. Kıyasın aklen imkânsızlığı görüşü başta kıyas karşıtlığının öncüsü sayılan Nazzâm 

152

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



olmak üzere Ca‘fer b. Mübeşşir, Ca‘fer b. Harb, Yahyâ el-İskâfî gibi Bağdatlı Mu‘tezilîler’e, 

Şîa’ya, Mağribî ve Kâşânî gibi Zâhirîler’e nisbet edilmektedir (Nazzâm’ın kıyası aklen 

imkânsız görmediği, fakat şeriatın kıyas mantığına uygun düşmeyen bir yapıya sahip olduğu 

gerekçesiyle kıyası inkâr ettiğinin tesbiti için bk.). Ahmed b. Hanbel’in, “Fıkıh hakkında 

konuşanlar mücmelden ve kıyastan kaçınmalıdır” sözünden hareketle onun da bu yönde bir 

eğilimi bulunduğu söylenmiş, Ebû Ya‘lâ bu sözü te’vil etmek durumunda kalmıştır. Bazı 

Hanbelîler de Ahmed b. Hanbel’in, “Kimse kıyastan müstağni kalamaz” sözünden hareketle 

kıyasın aklen ve şer‘an câizliği görüşünü ileri sürmüşlerdir. 

Kıyası şer‘an imkânsız görenlerin başında Dâvûd ez-Zâhirî ve İbn Hazm’ın da içlerinde 

bulunduğu Zâhirîler gelir. Kıyasın şer‘an imkânsız oluşu, nasların her şeyi kuşatmakta olması 

sebebiyle buna gerek bulunmadığı şeklinde yorumlandığı gibi kıyasın yasaklığı yönünde şer‘î 

delil bulunduğu şeklinde de yorumlanmaktadır. Dâvûd’un kıyasın vukuuna itiraz ettiği 

yönündeki tesbit birinci yorumu desteklemektedir. 

Şer‘î konularda kıyası hüccet sayanlar arasında da bunun gerekçesinin akıl mı yoksa sem‘ 

mi olduğu hususunda farklı yaklaşımlar bulunmaktadır. Kelâmcı ve usulcülerin çoğunluğu 

kıyasın vâcipliğinin sem‘an, yani Resûl-i Ekrem’den duyma yoluyla sabit olduğunu 

savunurlar. Kıyasın meşruiyet gerekçesinin sem‘ olduğunu ileri sürenler de kendi içlerinde 

sem‘î delillerin kıyasın meşruiyetine delâletinin kat‘î mi yoksa zannî mi olduğu hususunda 

görüş ayrılığına düşmüşlerdir. Çoğunluk kat‘î olduğunu, Ebü’l-Hüseyin el-Basrî ve Seyfeddin 

el-Âmidî zannî olduğunu savunmuştur. 

Kaffâl ve Ebü’l-Hüseyin el-Basrî, bu yönde bir şer‘î delil olmasaydı bile kıyasın vâcipliği 

sonucuna akıl yoluyla ulaşılabileceğini, dolayısıyla bu konudaki şer‘î delillerin aklı teyit 

etmekten başka bir işlevi bulunmadığını söylemektedir. Şâfiî usulcülerinden Dekkāk’a nisbet 

edilen görüşlerden biri de bu yöndedir. Kıyası aklen vâcip görenler, sınırlı nasların sınırsız 

olaylara yetmeyeceği ve olayların hükümsüz kalacağı biçiminde bir gerekçe ileri 

sürmüşlerdir. Aynı gerekçe Kerhî’den de nakledilmektedir. Ancak bu gerekçe kıyasın kitap, 

sünnet ve icmâdan ibaret asıllarının sonlu olduğu itirazıyla karşılaşmıştır. Şâtıbî’nin kıyasla 

teşrîin genelliğini ilişkilendirmesi de bu gerekçe kapsamında düşünülebilir. Şâtıbî, bir yerde 

kıyasın meşrû kılınmasından hareketle teşrîin genelliği ilkesine ulaşmakta, başka bir yerde de 

teşrîin genelliği prensibinin kıyas ilkesinin ispatını desteklediğini belirtmektedir. Gerek kıyas 

taraftarları gerekse kıyas karşıtları bu konuda birtakım naslara ve icmâa tutunmuşlar, ayrıca 

zanna göre davranmanın meşruiyetini tartışma gündemine getirmişlerdir. 

Kıyas Karşıtlarının Gerekçeleri. Kıyas karşıtlarının temel gerekçeleri, a) öncülleri kesin 

olmayan kıyasın zan ifade edeceği ve zannın yerilmiş olduğu, b) nasların yeterli olup kıyasa 

başvurmanın Allah’ın dininde eksiklik bulunduğu ve bunun ikmaline çalışıldığı anlamına 

geleceği, c) kıyasla hükmetmenin Allah’ın indirdiğinin dışında bir şeyle hükmetmek olduğu, 

d) kimsenin kendiliğinden hüküm verme yetkisinin bulunmadığı, tartışma konusu olan 

hususları Allah ve resulüne götürmenin gerektiği, kıyasa başvurmanın ise kendini şâri‘ 

konumunda görerek şâriin hüküm koyma hakkına tecavüz demek olduğu biçiminde 

özetlenebilir. Bu gerekçelerden her biri o yönde anlam ifade ettiği düşünülen âyetlere 

dayandırılmıştır.33 Kıyas karşıtlarından Şîa ise daha çok ihtilâfı kötüleyen âyetlerden 

hareketle34 ihtilâfın Allah’ın dininden sayılmadığını, Allah’ın dininin tek olup değişken 

olmadığını, ihtilâfın kaynağının re’y olduğunu ve insanları zanlarına göre davranmaya 

sevketmenin ihtilâfa yol açacağını öne sürmüşlerdir. 

 
33 Zanna ve bilgiye dayanmaksızın söz söylemeyi yeren âyetler: Bakara 2/80, 169; En‘âm 6/116; A‘râf 7/33; 

Yûnus 10/36; İsrâ 17/36; Ahzâb 33/10; Câsiye 45/32; Hucurât 49/12; Necm 53/28; Kur’an’da her şeyin 

açıklanmış olduğunu ifade eden âyetler: En‘âm 6/38; Nahl 16/89; Ankebût 29/51; Allah’ın indirdiğiyle 

hükmetmeyi öngören, tartışma konusu konuların Allah ve resulüne götürülmesinin gerektiğini ifade eden ve 

kendiliğinden hüküm vermeyi kötüleyen âyetler: Nisâ 4/59; Mâide 5/44, 49; Nahl 16/116; Hucurât 49/1. 
34 Âl-i İmrân 3/105; Nisâ 4/82; En‘âm 6/159; Enfâl 8/46; Şûrâ 42/13. 

153

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



Kıyas karşıtları, “Aralarında sebâyâ çocukları çoğalıncaya kadar İsrâiloğulları’nın işleri 

düzgün gidiyordu. Bunlar, olmayanı olana kıyas ederek hem kendileri saptılar hem de 

başkalarını saptırdılar” hadisiyle, “Ümmetim yetmiş küsur fırkaya ayrılacak, bunların en 

şerlileri re’yleriyle kıyas yapıp haramı helâl, helâli haram kılanlardır” hadisine 

tutunmuşlardır.35 

Kıyas Taraftarlarının Gerekçeleri. Kıyas taraftarları kendi görüşlerini ispatlamak 

yanında karşıt görüşlere de cevap vermek durumunda kalmışlardır. Bunlar kitabın her şeyi 

açıkladığı görüşüne aynen katılmışlar, fakat onlardan farklı olarak kitabın her şeyi 

açıklamasının ancak nas ve istinbat (veya delâlet) yoluyla olabileceğini savunmuşlardır. Her 

şey Kur’an’da vardır, fakat bir kısmı lafız, bir kısmı anlam itibariyledir. Kendisine kıyas 

yapılacak aslın hükmü lafzen, kıyasa konu olan fer‘in hükmü ise anlam olarak mevcuttur. 

Kıyasın zanla amel olduğu için câiz sayılmadığı ve şâriin hakkına tecavüz ve şâri‘lik 

taslamak olduğu biçimindeki gerekçeye, amel için zannın yeterli bulunduğu ve kıyasın 

Allah’ın hakkında O’nun izniyle yapılan bir tasarruf olduğu söylenerek karşılık verilmiştir. 

Ancak Gazzâlî, kıyasta söz konusu olan zanla tahkīk-i menâtta ve lafızların mefhumlarında 

söz konusu olan zannın farklı olduğunu, ikinciye kıyasla birincinin câiz görülemeyeceğini 

itiraf eder. Lâmişî, kıyasın zanla amel etmek olduğu yönündeki itiraza, kıyasın mutlak zan 

değil galip re’y ve ekber-i zanla amel etmek olduğunu ve bunun hüccet kabul edildiğini 

söyleyerek cevap verir. Ona göre istidlâl şartlarına riayet eden, mansûsun aleyhin vasıfları 

üzerinde gereği gibi düşünerek müessir olanı olmayandan ayıran kimse, akıl alanına giren 

hususlarda kesin bilgiye ve şer‘î alanla ilgili hususlarda galip re’y ve ekber-i zanna ulaşır. Her 

ne kadar bir yönüyle ihtimale açık olsa da galip re’y ve ekber-i zanla amel aklen ve şer‘an 

vâciptir. Nitekim şüphe ve ihtimal taşımasına rağmen nasların zâhiriyle, tahsis görmüş âm ile 

ve haber-i vâhidle amel etmek de şer‘an vâciptir. Usulcüler, kıyasla ulaşılan sonucun zannî 

oluşunun bu zannî sonuçla amelin vâcipliğine aykırı olmayacağını özellikle vurgulamışlardır. 

Kıyası ispat hususunda en fazla başvurulan âyet muhtemelen ilk önce İbn Uleyye, daha 

sonra İbn Süreyc tarafından bu amaçla kullanılan “fa‘tebirû yâ üli’l-ebsâr” âyetidir.36 İbn 

Berhân ve İbnü’l-Hâcib gibi usulcüler kıyasın meşruluğu konusunda bu âyete dayanmanın 

zayıf bir yol sayıldığını, çünkü âyette emredilen “i‘tibâr”ın aklî konular hakkında olduğunu, 

Gazzâlî de bu âyetin ancak sahâbenin kıyasın meşruluğu hususundaki icmâına bir temel teşkil 

edebileceğini, dolayısıyla kıyasın ispatlanması hususunda doğrudan bu âyete 

başvurulamayacağını öne sürerken Beyzâvî, söz konusu olan şeyin amel olduğu gerekçesiyle 

kıyasa delâleti zannî bile olsa bunun yeterli olacağını savunmuştur. Kıyasın temel gerekçeleri 

arasında bu âyeti de kullanan Hanefî usulcüleri âyetin kıyasa delâleti hususunda iki yol 

izlemişlerdir. Birincisine göre âyet ibaresiyle öğüt almaya, işaretiyle kıyasa delâlet 

etmektedir. İkincisine göre ise âyet nassın delâleti yoluyla kıyasa delâlet etmektedir. 

Bu âyet dışında başta Muâz b. Cebel hadisi olmak üzere bazı hadisler ve Hz. Peygamber’in 

kıyası bizzat uyguladığını gösteren söz ve olaylar zikredilmekte olup bu rivayetlerin gerekçe 

değeri tartışma konusudur. Bazıları Muâz hadisinin, kendinden üstte bir delilin yokluğu 

durumunda kıyasla amelin vâcipliğine delil olduğunu, bazıları, âhâd haberlerle usulün ispat 

edilemeyeceği gerekçesiyle bu âhâd haberlerin kıyasın hüccetliğini ispatta 

kullanılamayacağını, bazıları da (Gazzâlî) Muâz hadisi gibi senedinin araştırılmasına gerek 

duyulmayacak kadar meşhur hadislerin usulün ispatında kullanılabileceğini öne sürmüşlerdir. 

Muâz hadisinin kıyasın hüccetliğini ispat için kullanılmasına yöneltilen bir itiraz da ictihadın 

kıyas dışında -meselâ kapalı delâletli naslardan istinbat, berâet-i asliyye veya mansûs illetli 

kıyas gibi- bir yolla olmasının ve ictihad sözüyle bunların kastedilmesinin mümkün oluşudur. 

Hz. Peygamber’in bizzat kıyasa başvurduğunun örnekleri arasında sayılan, öpmenin orucu 

bozmayacağının mazmazanın orucu bozmayacağına kıyasla anlatılması, Allah’a olan borcun 

 
35 Dârimî, “Mukaddime”, 17. 
36 Haşr 59/2. 

154

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ödenmesinin bir kimseye olan borcun ödenmesine benzetilmesi gibi olayların haber-i vâhid 

olduğu, dolayısıyla bir usul konusunun ispat edilmesinde kullanılamayacağı şeklindeki itiraz, 

bu rivayetlerin özünü teşkil eden ortak anlamın (Resûl-i Ekrem’in kıyasa başvurması) tevâtür 

seviyesine ulaştığı söylenerek karşılanmıştır. 

Gazzâlî ve İbn Berhân gibi muhakkik usulcüler, kıyasın hüccetliğini ispat sadedinde ileri 

sürülen âyet ve hadislerin kesinlik düzeyine yükselmeyen zâhir ifadeler olduğunu ve bunlara 

dayanarak kıyasın ispatlanamayacağını söylemişlerdir. Muhakkik usulcülerin kıyasın 

hüccetliğini ispatta kullandıkları ve en güçlü olduğunu savundukları delil sahâbenin kıyasa 

başvurmanın meşruluğu konusundaki icmâıdır. Sahâbe icmâının hüccetliği, birbirine bağlı iki 

aşamanın gerçekleşmesi sonucunda kıyasın hüccetliğine delâlet eder. Birincisi, sahâbenin 

büyük bir çoğunluğunun nas bulamadığı zaman kıyasla amel etmesinin tevâtüren sabit olup 

kıyasın hüccetliğine dair bir delil olmaksızın onların bu yola tevessül etmesinin âdeten 

mümkün olmaması, ikincisi, sahâbenin bir inkâr ve itirazla karşılaşmaksızın sıkça kıyasla 

amel ettiğinin yaygınlık kazanması ve bunun bir icmâ olmasıdır. Hz. Ali, Hz. Osman, İbn 

Ömer ve İbn Mes‘ûd gibi sahâbîlerden gelen re’y karşıtı rivayetler, re’yin nas mukabilinde 

olması veya kıyasın şartlarında eksiklik bulunması durumuna ilişkindir. 

Çoğunluk mutlak olarak kıyasla amelin vâcipliğini savunurken bazıları, sadece kıyasın 

illetinin mansûs olması veya evlâ bir yolla bilinmesi durumunda kıyasla amel etmenin 

vâcipliğini kabul etmiştir. Genel olarak kıyasla amel etmenin vâcipliği kabul edildiği için 

kıyası kabul etmeyenlerin fâsık olarak nitelendirilip nitelendirilmeyeceği konusu gündeme 

gelmiştir. Akla, şeriata ve sahâbeye karşı gelmek gibi gerekçelerle neredeyse zındıklık ve 

küfre varan ithamlar bir yana kıyas karşıtlarına iyi gözle bakılmadığı bir gerçektir.37 

Arap Dili. Arap dilcileri kıyası “aralarında bulunan ortak özellik, benzerlik, sebep gibi 

ilgiden dolayı bir şeye (kelimeye, kullanıma, cümle öğesine ...) benzerinin hükmünü vermek” 

anlamında terim olarak kullanmışlardır. Kemâleddin el-Enbârî, Rummânî gibi dilcilerin 

yaptığı kıyas tarifleri hem eksik hem de açık değildir. 

Semâ (dinleme, ağızdan derleme) ve kıyas Arap gramerinin en önemli iki kaynağı olup 

nahiv kaidelerinin çoğu kıyas yöntemiyle belirlenmiştir. Bu sebeple Kûfe dil mektebinin ilk 

önderlerinden olan Ali b. Hamza el-Kisâî, bir manzumesinde nahvi “uyulan 

kıyastır/kurallardır” şeklinde tanımlamıştır. Bir başka tarife göre de nahiv, Araplar’ın 

sözlerinin dikkatle incelenmesinden (istikrâ) çıkarılan mikyaslar 

(kıyaslar/kurallar/ölçüler/ölçekler) ilmidir. Bundan dolayı dilcilerin hemen hepsi, dilde kıyası 

benimsememeyi nahiv ilmini kabul etmemekle eşdeğer görmüştür. Ancak Zâhiriyye ekolünün 

önderlerinden İbn Hazm dilde tek sağlıklı yöntemin semâ olduğunu, kıyasın hem fıkıhta hem 

dilde sağlıklı sonuca ulaştırmaktan uzak bulunduğunu savunmuş, aynı ekole mensup, er-Red 

ʿale’n-nühât adlı eserin sahibi İbn Medâ da dilde kıyas yönteminin uygulanmasını gereksiz 

bulmuştur. 

Kıyas, nahiv ilminin kurucusu Ebü’l-Esved ed-Düelî’den (ö. 69/688) başlayarak ilk 

dilcilerden itibaren kullanılagelmiş bir yöntemdir. Kıyasın asıl (makīsün aleyh), fer‘ (makīs), 

illet(-i câmia) ve hüküm olmak üzere dört temel unsuru bulunur. Dilde yaygın kullanımları 

esas alarak kıyas uygulamalarına ağırlık veren İbn Ebû İshak ez-Ziyâdî kıyas ve mikyas 

kelimelerine ilk defa ağırlık veren dil âlimi kabul edilir. Kıyası Ziyâdî’den alarak derinleştiren 

Îsâ b. Ömer es-Sekafî, dilde genel kurallar belirleme ve özel olguları onlara tâbi kılmaya 

yönelik çalışmalar yapmış, öğrencisi Halîl b. Ahmed ise uyguladığı tümevarım (istikrâ) 

yöntemiyle kıyası nahiv meselelerinin geneline yaymıştır. Bütün dilde kanunlaştırma ve 

kurallaştırmada ciddi adımlar atan Halîl, genel kuralları tesbit ederek bunların dışında kalan 

dil olgularını geçersiz veya şâz sayma hususunda daha sonraki dilciler için bir çığır açmıştır. 

Nahiv kurallarını temellendirmede büyük ölçüde kıyasa dayanması sebebiyle Halîl, fıkıh 

 
37 H. Yunus Apaydın, “Kıyas”, Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2022), 25/528-538. 

155

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



meselelerinde aynı tavrı benimseyen Ebû Hanîfe’ye benzetilmiştir. Bu bakımdan Halîl’in 

kıyasa dayanan nahiv mektebinin öncüsü olduğu söylenebilir. 

Halîl b. Ahmed’in öğrencisi Sîbeveyhi’nin sarf ve nahiv incelemeleri de geniş ölçüde 

kıyasa dayanmaktadır. el-Kitâb’ında çeşitli kıyas derecelerinden söz etmiş, kıyasta en üst 

derecenin oturmuşluk/sağlamlık (temekkün) olduğunu belirtmiş, sadece çok kullanılan dil 

malzemelerine kıyasın yapılması gerektiğine işaret etmiştir. Ebû Ali el-Fârisî ile öğrencisi İbn 

Cinnî’nin döneminde kıyasın dil meselelerinde uygulanması zirveye ulaşmıştır. 

Basra ve Kûfe dil mekteplerinin her ikisi de dil incelemelerinde semâ ve kıyasa 

dayanmakla birlikte Basralıların kıyas sistemi daha sağlamdır. Çünkü onlar kıyaslarında, fasih 

bedevîlerden titizlikle seçtikleri dil malzemeleri arasında sadece yaygın biçimde kullanılanları 

esas almışlar, nâdir kullanılan ve şâz olan dil olgularına itibar etmemişlerdir. Kûfeliler ise 

semâın kaynağını seçmekte aynı titizliği göstermedikleri gibi nâdir ve şâz da olsa duydukları 

her şekli kıyaslarına mesnet yapmışlardır. 

Gramer kurallarının çoğu kıyas yöntemiyle belirlendiğinden kıyas ve kıyasî kelimeleri 

daha sonraki dönemlerde “kaide” ve “kaideye uygun” anlamında, semâ da kıyas karşıtı bir 

anlama tekabül edecek şekilde kullanılmıştır. Arap gramerinde biçim yahut anlam 

benzerliğine dayalı şeklî veya mânevî kıyas çeşitlerinin yanında fer‘in hükmünün asla, 

aslınkinin fer‘e, benzerlerden veya zıtlardan birinin hükmünün diğerine yüklenmesi şeklinde 

gerçekleşen kıyas çeşitleri de mevcuttur. Bunlardan birinci ve üçüncü şekillere “müsaviye 

kıyas”, ikincisine “evlâya kıyas”, dördüncüsüne “ednâya kıyas” adı verilmiştir.38 

 

Kaynakça 

Apaydın, H. Yunus, "Re’y", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2008), 35/37-40. 

Apaydın, H. Yunus, “Kıyas”, Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2022), 25/528-538. 

Başoğlu, Tuncay, "Tahrîc", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2010), 39/420-422. 

Bedir, Mürteza, Fıkıh Mezhep ve Sünnet: Hanefî Fıkıh Teorisinde Peygamberin Otoritesi, 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2004. 

Bor, İbrahim, İlahî Kelam'ın İmkân ve Tabiatı, Ankara Okulu Yayınları, (Ankara, 2011. 

Durusoy, Ali, “Kıyas”, Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2022), 25/524-528. 

Kutluer, İlhan, "İlim", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2000), 22/109-114. 

Taylan, Necip, "Bilgi", İstanbul: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (1992), 6/157-161. 

Tüccar, Zülfikar, “Kıyas”, Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2022), 25/538-539. 

 

 
38 Zülfikar Tüccar, “Kıyas”, Ankara: Diyanet İslâm Ansiklopedisi (2022), 25/538-539. 

156

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



DYNAMIC OF AGGRESSIVE BEHAVIOR AT THE CONTEXT OF REFLECTIVE 

PROCESS 

 

Prof. Dr. Elena Chernyshkova 

 SKOLKOVO Foundation, Russia 

ABSTRACT: 

Aggressive behavior has been a focal point of psychological and sociological research for 

decades, with numerous studies aiming to understand its underlying causes and mechanisms. 

This paper investigates the dynamic nature of aggressive behavior within the framework of 

reflective processes, emphasizing how self-awareness, emotional regulation, and cognitive 

restructuring influence aggression. The author explores various psychological models that 

describe aggression, including the frustration-aggression hypothesis, social learning theory, 

and cognitive neo-association theory. 

One of the primary arguments is that reflective processes, such as self-analysis and self-

regulation, play a crucial role in mitigating aggressive tendencies. By analyzing case studies 

and empirical data, the study illustrates how individuals who engage in structured reflection 

exhibit lower aggression levels compared to those who do not. Additionally, the research 

highlights the impact of environmental factors, such as socialization and stress, on aggressive 

behavior. 

The findings suggest that fostering reflective thinking in individuals, particularly through 

therapeutic and educational interventions, can serve as a preventive measure against 

aggressive behavior. The study concludes with recommendations for implementing cognitive-

behavioral techniques to enhance emotional control and conflict resolution skills. 

Keywords: Aggressive Behavior, Reflective Process, Emotional Regulation, Cognitive 

Restructuring, Social Learning, Conflict Resolution, Psychological Interventions 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

157

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



A STUDY OF GENERAL ATTACKS ON ELLIPTIC CURVE DISCRETE 

LOGARITHM PROBLEM OVER PRIME FIELD AND BINARY FIELD 

 

Tun Myat Aung & Ni Ni Hla 

University of Computer Studies, Hinthada, Myanmar 

 

ABSTRACT: 

Elliptic Curve Cryptography (ECC) has become a fundamental component of modern 

cryptographic systems due to its strong security features and efficiency. However, the security 

of ECC relies heavily on the difficulty of solving the Elliptic Curve Discrete Logarithm 

Problem (ECDLP). This paper presents a comprehensive analysis of general attacks targeting 

ECDLP over both prime fields and binary fields, assessing their computational complexity 

and practical implications. 

The study examines key attack methodologies, including Pollard’s Rho Algorithm, Index 

Calculus Method, and the MOV attack. Pollard’s Rho is widely recognized for its efficiency 

in solving discrete logarithm problems, while the Index Calculus method exploits field 

structures to reduce computational effort. The MOV attack, on the other hand, involves 

transferring ECDLP to a more easily solvable domain. 

By comparing these attacks, the research provides insight into the vulnerabilities of elliptic 

curve cryptosystems and suggests countermeasures to enhance security. The paper discusses 

the role of field selection in determining cryptographic strength, emphasizing that while prime 

fields are generally more secure, binary fields are more efficient in hardware implementations. 

The study concludes with recommendations for securing ECC implementations against 

known attack strategies. 

Keywords: ECDLP, Cryptographic Attacks, Prime Field, Binary Field, Pollard’s Rho 

Algorithm, Index Calculus, Security, ECC 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

158

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



 

12X12 MIMO TERMINAL ANTENNAS COVERING THE WHOLE LTE AND WIFI 

SPECTRUM 

 

Mohamed Sanad & Noha Hassan 

Independent Researchers, Egypt 

ABSTRACT: 

With the rapid expansion of wireless communication networks, multiple-input multiple-output 

(MIMO) technology has become a cornerstone for improving data transmission rates and 

network efficiency. This paper presents the design and performance analysis of a 12x12 

MIMO terminal antenna system that covers the entire LTE and WiFi spectrum, addressing the 

growing demand for high-speed connectivity. 

The research explores various antenna design methodologies, highlighting the challenges 

associated with achieving broad frequency coverage while maintaining optimal signal 

integrity. The proposed MIMO system is designed to operate efficiently across different 

frequency bands, ensuring seamless communication across LTE and WiFi networks. 

The authors provide a detailed examination of antenna array configurations, polarization 

techniques, and spatial multiplexing methods. Performance evaluations are conducted using 

simulation and experimental testing to validate the system's capabilities. The study also 

discusses real-world applications, including its potential for improving data rates in urban 

environments and enhancing the quality of service in mobile communications. 

The findings indicate that the proposed 12x12 MIMO system significantly enhances network 

efficiency, reducing interference and improving overall spectral utilization. The research 

concludes with future recommendations for integrating MIMO technology with upcoming 6G 

networks. 

Keywords: MIMO, Wireless Communication, LTE, WiFi, Antenna Design, Network 

Efficiency, Spatial Multiplexing, 6G 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

159

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



SERIOUS GAME FOR AUTISM CHILDREN: REVIEW OF LITERATURE 

 

Helmi Adly Mohd Noor, Faaizah Shahbodin & Naim Che Pee 

Universiti Kuala Lumpur, Malaysia 

 

ABSTRACT: 

Serious games have emerged as an innovative approach to assist children with autism 

spectrum disorder (ASD) in developing essential cognitive and social skills. This literature 

review examines existing studies on the application of serious games in autism therapy, 

analyzing their effectiveness, design principles, and impact on children’s learning and 

interaction. 

The paper categorizes serious games based on their therapeutic objectives, including 

communication enhancement, behavioral therapy, and sensory integration. The authors 

explore key game design elements such as adaptive difficulty levels, interactive feedback, and 

multi-sensory engagement, which are critical for maintaining the attention of children with 

ASD. 

Assesses various technological approaches, including virtual reality (VR) and artificial 

intelligence (AI), and their contributions to personalized autism therapy. The findings suggest 

that serious games not only improve cognitive and motor skills but also foster social 

engagement and emotional expression in children with ASD. 

The paper concludes by highlighting the challenges in designing effective serious games, such 

as accessibility, content customization, and validation through clinical trials. Future 

recommendations include the integration of AI-driven adaptive learning models to enhance 

individualized therapy. 

Keywords: Serious Games, Autism Spectrum Disorder, Cognitive Development, Behavioral 

Therapy, Virtual Reality, AI in Education, Sensory Integration 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

160

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



THE IMPLICIT METHODS FOR THE STUDY OF TOLERANCE 

 

M. Bambulyaka 

Independent Researcher 

ABSTRACT: 

Tolerance is a critical component of social harmony and intercultural understanding. This 

paper delves into the implicit methods used to study tolerance, focusing on psychological, 

sociological, and educational perspectives. Unlike explicit measures, which rely on self-

reported attitudes, implicit methods provide deeper insights into subconscious biases and 

behavioral tendencies. 

The research explores key methodologies such as the Implicit Association Test (IAT), 

behavioral priming, and linguistic analysis to assess tolerance levels in various social 

contexts. Case studies are used to illustrate how these methods reveal hidden prejudices and 

inform policy-making in multicultural societies. 

The paper also discusses the role of education in fostering tolerance, emphasizing experiential 

learning, cultural immersion, and narrative-based approaches. Findings suggest that implicit 

measures are more effective in capturing genuine attitudes towards diversity than traditional 

surveys. 

Recommendations for policymakers and educators on integrating implicit assessment tools 

into social and educational frameworks to promote tolerance and reduce discrimination. 

Keywords: Tolerance, Implicit Bias, Social Harmony, Intercultural Understanding, Implicit 

Association Test, Behavioral Priming, Experiential Learning 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

161

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



DYNAMIC OF AGGRESSIVE BEHAVIOR AT THE CONTEXT OF REFLECTIVE 

PROCESS 

 

Elena Chernyshkova 

Independent Researcher, Moscow 

ABSTRACT: 

Aggressive behavior has long been studied across various disciplines, from psychology to 

sociology, with the goal of understanding its origins, mechanisms, and potential interventions. 

This paper explores the dynamic nature of aggressive behavior within the context of reflective 

processes. The central argument is that self-awareness, emotional intelligence, and cognitive 

restructuring are critical factors in mitigating aggressive tendencies. 

The study examines key psychological theories on aggression, including Freud’s 

psychoanalytic perspective, Bandura’s social learning theory, and Berkowitz’s cognitive neo-

association model. Through a comprehensive review of empirical studies, the paper highlights 

the role of self-reflection in regulating aggressive impulses. The author also discusses how 

structured interventions, such as mindfulness practices, cognitive-behavioral therapy (CBT), 

and emotional regulation strategies, can be employed to manage aggression. 

Environmental and sociocultural influences on aggression are also analyzed. The research 

considers the impact of socialization, peer influence, media exposure, and stress on aggressive 

behavior, arguing that reflective processes can help individuals contextualize their experiences 

and modify their responses accordingly. 

Recommendations for educational and therapeutic interventions that promote self-reflective 

practices as a means of aggression control. It advocates for integrating self-reflective training 

into school curricula and workplace programs to reduce aggression in various social contexts. 

Keywords: Aggressive Behavior, Reflective Process, Emotional Regulation, Cognitive 

Restructuring, Social Learning, Conflict Resolution, Psychological Interventions 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

162

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



HOW DOES PSYCHOANALYSIS HELP IN RECONSTRUCTING POLITICAL 

THOUGHT? AN EXERCISE OF INTERPRETATION 

 

Subramaniam Chandran 

Vinayaka Missions University, Salem 

ABSTRACT: 

Political thought has traditionally been analyzed through philosophical, historical, and 

sociological lenses. However, the intersection of psychoanalysis and political theory presents 

a novel approach to understanding the deeper motivations behind political ideologies and 

behaviors. This paper explores the ways in which psychoanalytic theories, particularly those 

of Freud, Lacan, and Klein, contribute to reconstructing political thought. 

The study begins by examining Freud’s theories on the unconscious, repression, and the 

Oedipus complex, demonstrating how these concepts influence political authority, leadership, 

and mass psychology. It then delves into Lacanian psychoanalysis, focusing on the role of the 

symbolic order and the imaginary in shaping political identities. Klein’s object relations 

theory is also discussed in the context of political polarization and ideological conflicts. 

Case studies are presented to illustrate how psychoanalytic concepts can be applied to analyze 

historical political movements and contemporary political rhetoric. The research highlights 

the ways in which political leaders use psychological manipulation, projection, and 

transference to maintain power and influence. 

Reflections on the potential for psychoanalysis to provide deeper insights into political 

decision-making and ideological formation. It suggests that integrating psychoanalytic 

perspectives into political science curricula could enhance our understanding of global 

political dynamics. 

Keywords: Psychoanalysis, Political Thought, Freud, Lacan, Ideology, Mass Psychology, 

Leadership, Political Identity 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

163

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



ALIGNING IS DEVELOPMENT WITH USERS' WORK HABITS 

 

Abbas Moshref Razavi & Rodina Ahmad 

University of Malaya 

ABSTRACT: 

The success of Information Systems (IS) development depends largely on how well it aligns 

with users' work habits. This paper investigates the challenges and best practices in aligning 

IS development with the actual work patterns and preferences of end-users. 

The study outlines key factors that influence IS adoption, including usability, customization, 

and user engagement. It explores different methodologies for incorporating user feedback into 

the development process, such as Agile and User-Centered Design (UCD). Through case 

studies, the authors highlight the consequences of misalignment, including low adoption rates, 

inefficiency, and user frustration. 

Examines the psychological and cognitive aspects of work habits, emphasizing the 

importance of understanding users’ workflow, task complexity, and behavioral tendencies 

when designing IS solutions. Furthermore, it discusses the role of change management 

strategies in ensuring smooth transitions to new systems. 

IT developers and managers on how to create IS solutions that enhance productivity by 

aligning with the natural work habits of users. 

Keywords: Information Systems, Work Habits, User-Centered Design, Agile Development, 

IS Adoption, Change Management 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

164

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



HOW VALID ARE OUR LANGUAGE TEST INTERPRETATIONS? A 

DEMONSTRATIVE EXAMPLE 

 

Masoud Saeedi, Shirin Rahimi Kazerooni & Vahid Parvaresh 

Payame Noor University, Iran 

ABSTRACT: 

Language testing is a crucial tool in educational assessment, yet the validity of language test 

interpretations remains a significant concern. This paper investigates the reliability and 

validity of language test results through a demonstrative case study, analyzing the impact of 

various linguistic, cognitive, and socio-cultural factors on test performance. 

Different types of validity, including content validity, construct validity, and criterion-related 

validity. It highlights common biases in language assessment, such as cultural bias, test 

anxiety, and misalignment between test content and real-world language use. 

A detailed case study is presented to illustrate the practical challenges of interpreting language 

test results accurately. The authors discuss statistical methods for ensuring test validity, 

including item response theory (IRT) and factor analysis. 

Best practices for designing language assessments that provide more accurate and meaningful 

interpretations, thereby improving educational outcomes and policy decisions. 

Keywords: Language Testing, Test Validity, Educational Assessment, Bias in Testing, Item 

Response Theory, Linguistic Analysis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

165

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



CULTURAL ANXIETY AND ITS IMPACT ON STUDENTS' LIFE: A CASE STUDY 

OF INTERNATIONAL STUDENTS IN WUHAN UNIVERSITY 

 

Nadeem Akhtar & Shan Bo 

Independent Researchers, Canada 

ABSTRACT: 

Cultural anxiety is a common challenge faced by international students as they adapt to new 

educational and social environments. This paper examines the impact of cultural anxiety on 

students' academic performance, social interactions, and psychological well-being through a 

case study of international students at Wuhan University. 

The study explores the main causes of cultural anxiety, including language barriers, cultural 

differences, and social isolation. It also investigates coping strategies used by students to 

overcome these challenges, such as cultural integration programs, peer support networks, and 

psychological counseling. 

Survey data and interviews with students provide insights into their personal experiences and 

the extent to which cultural anxiety affects their daily lives. The findings suggest that 

universities need to implement targeted support services to help international students 

transition more smoothly. 

Policy recommendations for higher education institutions to create more inclusive and 

supportive environments for international students. 

Keywords: Cultural Anxiety, International Students, Adaptation, Higher Education, Social 

Integration, Psychological Well-being 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

166

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



A MULTI-PHASE METHODOLOGY FOR INVESTIGATING LOCALISATION 

POLICIES WITHIN THE GCC: THE HOTEL  

INDUSTRY IN THE KSA AND THE UAE 

 

Areej Azhar, Peter Duncan,  David Edgar 

Caledonian University 

 

ABSTRACT: 

Investigates the implementation of localization policies within the hotel industry in the Gulf 

Cooperation Council (GCC) countries, specifically Saudi Arabia (KSA) and the United Arab 

Emirates (UAE). These nations have adopted workforce localization strategies aimed at 

increasing the participation of nationals in various sectors, especially the hospitality industry, 

which has traditionally relied on foreign labor. 

The research utilizes a multi-phase methodology, combining both qualitative and quantitative 

approaches. Phase one includes interviews with government officials, hotel managers, and 

local workers to gain insights into the current state of localization efforts. Phase two consists 

of a survey aimed at evaluating the effectiveness of these policies from the perspective of 

hotel managers and employees. The final phase involves analyzing employment data to assess 

the long-term impact of localization on workforce composition and the sustainability of these 

policies. 

Key findings suggest that while localization policies have led to an increase in the 

employment of nationals in the hotel sector, several challenges remain, such as skill gaps, 

cultural factors, and resistance from some foreign workers. The paper highlights the 

importance of government incentives, training programs, and a gradual transition towards a 

more locally employed workforce. The study concludes with recommendations for 

policymakers and industry stakeholders on improving localization efforts, emphasizing 

collaboration between the private and public sectors. 

Keywords: Localization Policies, Hotel Industry, GCC, Saudi Arabia, UAE, Workforce 

Development, Nationalization, Hospitality Sector 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

167

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



THE IMPORTANCE OF ISSUES FOR THE YOUTH IN VOTER DECISION 

MAKING: A CASE STUDY AMONG UNIVERSITY STUDENTS IN MALAYSIA 

 

Sivamurugan Pandian 

Independent Researcher, Malaysia 

 

ABSTRACT: 

Explores the factors that influence voter decision-making among university students in 

Malaysia, with a focus on the issues that resonate most with the youth demographic. The 

study is based on a case study conducted at several Malaysian universities, using surveys and 

interviews to gather data on the political awareness and preferences of young voters. 

Identifies key issues such as education, employment, and social justice as the primary 

concerns that shape the voting decisions of young Malaysians. The paper examines how these 

issues intersect with broader political ideologies and party affiliations. It also highlights the 

role of social media and online platforms in shaping the political views of university students, 

who are increasingly turning to digital sources for information and political engagement. 

The findings suggest that while many students are politically aware, they often feel 

disconnected from the traditional political system. This disconnection is partly due to a lack of 

trust in political institutions and a perception that the system does not address the issues that 

matter most to them. The paper concludes by recommending that political parties tailor their 

messages to better resonate with youth concerns and invest in strategies to increase political 

participation among young voters. 

Keywords: Voter Decision-Making, Youth Voter Behavior, University Students, Political 

Awareness, Malaysia, Elections 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

168

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



MULTIPLE INTELLIGENCE THEORY WITH A VIEW TO DESIGNING A 

CLASSROOM FOR THE FUTURE 

 

Phalaunnaphat Siriwongs 

Faculty of Graduate Studies, Mahidol University 

 

ABSTRACT: 

Examines Howard Gardner’s Multiple Intelligence (MI) Theory and its implications for the 

design of classrooms in the future. The MI Theory suggests that individuals have different 

types of intelligences, including linguistic, logical-mathematical, spatial, bodily-kinesthetic, 

musical, interpersonal, intrapersonal, and naturalistic intelligences. Understanding these 

various intelligences can significantly influence how educators design learning environments 

that cater to the diverse needs of students. 

Outlines how MI Theory can be used to create a student-centered classroom that 

accommodates different learning styles. It advocates for classrooms that are flexible, 

interactive, and technology-driven, incorporating various teaching methods and materials that 

appeal to students' strengths. The study highlights the importance of collaborative learning 

and problem-solving activities that engage students in real-world scenarios, which help 

develop critical thinking skills and foster creativity. 

Through case studies and examples of innovative classroom designs in various countries, the 

paper demonstrates how MI Theory can lead to more effective and inclusive education. The 

research concludes by emphasizing the need for teachers to be trained in MI-based approaches 

and for schools to invest in modern, adaptable classroom infrastructures that support a wide 

range of learning activities. 

Keywords: Multiple Intelligence Theory, Classroom Design, Education, Future Classroom, 

Learning Styles, Student-Centered Approach 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

169

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



FORMAL THAI NATIONAL COSTUME IN THE REIGN OF KING BHUMIBOL 

ADULYADEJ 

 

Chanoknart Mayusoh 

Faculty of Fine and Applied Arts, Suan Sunandha Rajabhat University 

 

ABSTRACT: 

Delves into the evolution of the formal Thai national costume during the reign of King 

Bhumibol Adulyadej (Rama IX), exploring its role in shaping Thai cultural identity. The Thai 

national costume, often worn during formal events and national celebrations, symbolizes the 

nation’s rich history, traditions, and royal heritage. 

Traces the historical development of the national costume, from its origins in the royal court 

to its adoption as a national symbol during King Bhumibol’s reign. The paper examines the 

design, materials, and colors used in the costume, highlighting how they reflect Thai values 

such as respect for the monarchy, reverence for cultural traditions, and the blending of 

Western and Thai influences. 

Archival research, the paper provides insights into the ceremonial use of the national costume, 

especially during significant events such as royal anniversaries, state banquets, and diplomatic 

visits. The author also discusses the role of the costume in national identity and its impact on 

Thai fashion, both in terms of its enduring popularity and its modern adaptations. The paper 

concludes by reflecting on how the formal national costume continues to represent Thai 

cultural pride and its ongoing relevance in contemporary society. 

Keywords: Thai National Costume, King Bhumibol Adulyadej, Cultural Heritage, Traditional 

Dress, Thai Identity, Fashion History 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

170

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



THE ROLE OF SOCIAL MEDIA IN POLITICAL AWARENESS AMONG 

MALAYSIAN YOUTH 

 

Ahmad Faizal Bin Hakim 

Universiti Kebangsaan Malaysia 

 

ABSTRACT: 

Study investigates the role of social media in shaping political awareness among Malaysian 

youth. With the growing prevalence of social media platforms, young people are increasingly 

using these tools to engage with political content, express opinions, and participate in political 

discussions. The paper explores how social media acts as both a tool for information 

dissemination and a platform for political mobilization. 

Through surveys and interviews with university students, the paper examines how different 

social media platforms—such as Facebook, Twitter, and Instagram—are used by Malaysian 

youth to engage with political issues. It also investigates the quality of political content 

consumed on social media, focusing on the spread of political misinformation and its effects 

on youth perception and engagement. 

The study finds that while social media has raised political awareness, it has also led to the 

polarization of opinions and the spread of misleading information. Despite these challenges, 

the paper concludes that social media remains a powerful tool for increasing political 

participation among young Malaysians, particularly through digital activism and online 

campaigns. The paper offers recommendations for improving media literacy and promoting 

responsible online engagement. 

Keywords: Social Media, Political Awareness, Malaysian Youth, Digital Activism, Youth 

Engagement, Political Participation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

171

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



THE IMPACT OF DIGITALIZATION ON CULTURAL HERITAGE PRESERVATION 

IN MALAYSIA 

 

Nur Afiqah Binti Roslan 

Universiti Malaya 

 

ABSTRACT: 

This paper explores the impact of digitalization on cultural heritage preservation in Malaysia. 

The increasing use of digital technologies has revolutionized the way cultural heritage is 

documented, stored, and disseminated. The research examines the role of digital archives, 

virtual museums, and digital media in preserving Malaysia's rich cultural history for future 

generations. 

Focuses on several case studies, including the digitization of historical manuscripts, the 

creation of 3D virtual tours of heritage sites, and the use of digital platforms to promote 

traditional arts and crafts. The paper analyzes how these digital tools have enhanced public 

access to cultural heritage, facilitated education and research, and contributed to the global 

recognition of Malaysia’s cultural diversity. 

Addresses challenges related to digital preservation, such as the risk of data loss, the need for 

technological infrastructure, and issues related to copyright and intellectual property. It 

concludes by recommending strategies for improving the integration of digital technologies in 

cultural heritage preservation, including the development of national policies and increased 

collaboration between government agencies, academics, and cultural institutions. 

Keywords: Digitalization, Cultural Heritage, Preservation, Malaysia, Technology, Heritage 

Sites, Digital Archives 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

172

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



GENDER EQUALITY IN MALAYSIA: CHALLENGES AND POLICY INITIATIVES 

 

Siti Nur Ain Binti Abdullah 

Universiti Sains Malaysia 

 

ABSTRACT: 

Examines the challenges and policy initiatives related to gender equality in Malaysia. Despite 

significant progress in women’s rights over the past few decades, gender inequality remains a 

persistent issue in the country, particularly in areas such as employment, education, and 

political representation. 

Analyzes the legal and institutional frameworks that have been established to promote gender 

equality, including the introduction of affirmative action policies, women’s empowerment 

programs, and laws aimed at reducing discrimination. It also explores the social and cultural 

factors that continue to limit women’s participation in the workforce and politics, such as 

traditional gender roles, patriarchal values, and insufficient support for work-life balance. 

Through a review of government reports, interviews with policymakers, and case studies, the 

paper identifies key areas where further improvements are needed, such as in the 

representation of women in leadership positions and the implementation of gender-sensitive 

policies. The study concludes by offering recommendations for advancing gender equality, 

including stronger enforcement of gender equality laws, more targeted education campaigns, 

and the empowerment of women in marginalized communities. 

Keywords: Gender Equality, Malaysia, Women’s Rights, Social Inequality, Gender Policies, 

Empowerment, Women’s Representation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

173

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4



JAPANESE ENGLISH IN TRAVEL BROCHURES 

 

Premvadee Na, Nakornpanom 

Independent Researchers, Japan 

 

ABSTRACT: 

This paper investigates the use of Japanese English in travel brochures, focusing on how 

English is employed to attract international tourists to Japan. Japanese travel brochures often 

contain English text designed to convey information about tourist destinations, 

accommodations, and cultural experiences. However, these texts frequently feature linguistic 

peculiarities that are distinct from standard English usage. 

Through a linguistic analysis of several travel brochures, the paper identifies common patterns 

in Japanese English, such as the use of direct translations, overuse of adjectives, and stylistic 

choices that may confuse non-Japanese readers. The study examines how these language 

features reflect cultural values and attitudes toward English as a foreign language in Japan. 

The research concludes that while Japanese English may sometimes hinder effective 

communication, it also represents a unique form of cross-cultural exchange. The paper 

suggests ways in which travel brochures can improve their English content, such as by 

consulting native speakers for accurate translations and adopting more internationally 

recognized writing standards to ensure that Japan’s rich cultural heritage is communicated 

clearly to a global audience. 

Keywords: Japanese English, Travel Brochures, Cross-Cultural Communication, Translation, 

Linguistic Identity, Tourism Industry 

174

INTERNATIONAL 9th USBILIM EDUCATION, ECONOMY, MANAGEMENT AND SOCIAL SCIENCES CONGRESS
March 17-19, 2025, Amsterdam/HOLLAND

ISBN: 978-625-95907-1-4


